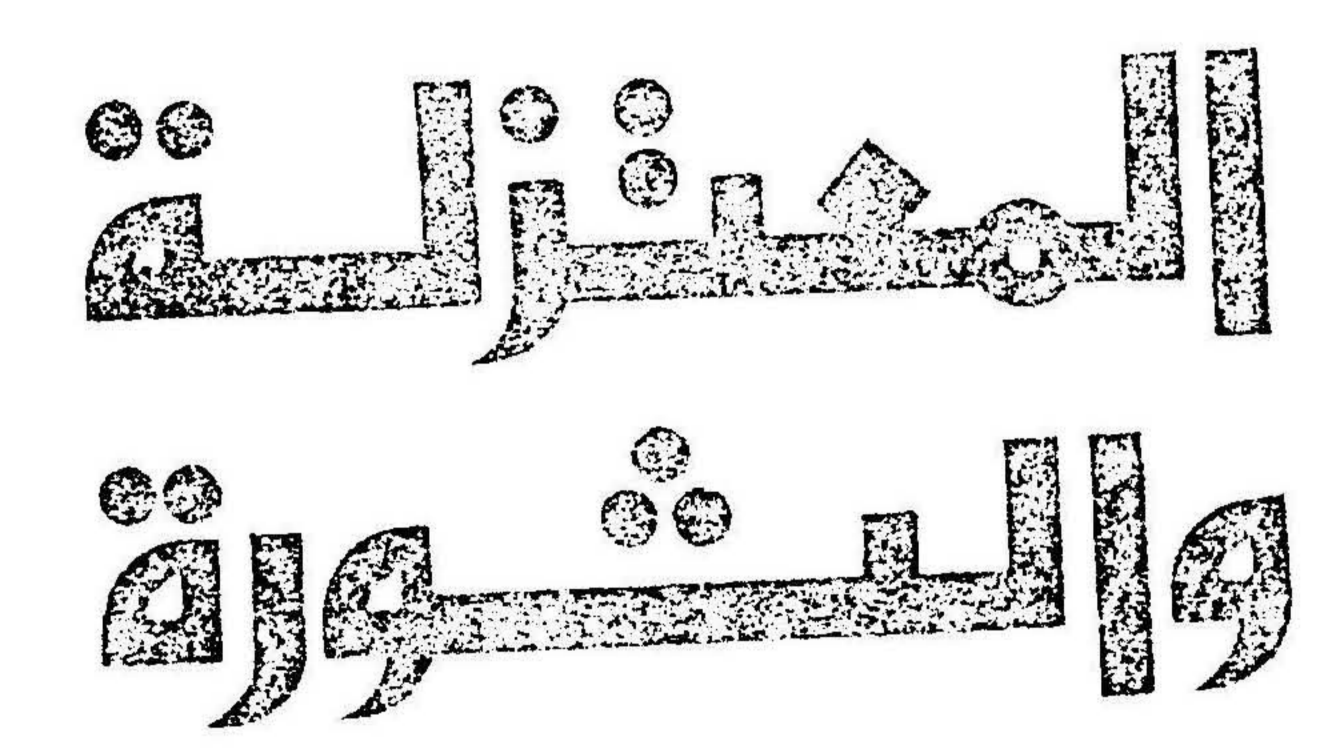
د کارو معصدا رو



دارائىسلال

The second secon

### a chamber

فى هذا القسم – الثالث ، والآخير – من دراستنا عن « فلسفة الحكم فى الاسلام » يأتى حديثنا عن الجانب التطبيقي للفكر النظرى الذى عرضنا له بالدراسة فى القسم الاول ، والقسم الثانى ...

ففى القسم الاول رأينا تجربة المرب المسلمين فى تكوين « الدولة والسلطة » ، وعرضنا لدلالة هذه التجربة التى تجسدت فى « دولة الخلفاء الرائسدين » وما صلحب قيامها من فكر نظرى فى حقل السياسة وفلسفتها . . وما شهدته من صراع على السلطة ، وللدلالة والاسباب التى ارتبطت بذلك الصراع . .

كما عرضنا للدلالة السياسية لنشأة كل التيارات الرئيسية في حياة المسلمين السياسية والفكرية ..

وفى القسم الثانى من هذه الدراسة عرضنا لصلب القضية .. قضية فلسفة الحكم فى الاسلام .. وآراء الفرقاء المختلفين حول طبيعة السلطة العليا فى المجتمع ، وشروطها وصفاتها ، والطريق لقيامها ، والمؤسسات السياسية والدستورية اللازمة لاكتمال بنائها ..

وفي هذا القسم ـ الثالث والاخير ـ نعـرض بالدرس

والنشاط السياسي

لقضية هامة تؤكد لنا دراستها أن « المعتزلة » – وهم اخطر تيارات الاسلام الفكرية – لم يكونوا مجرد مفكرين نظريين ، وانما كانت لهم جهود سياسية تطبيقية عملاقة ، حاولوا من خلالها وبواسطتها وضع فكرهم السياسي النظرى في التطبيق ، وتجسيد فلسفتهم السياسية في المجتمع الذي عاشوا فيه ...

فبعد أن حددوا طبيعة السلطة ، ميزوا بين ماهو اختصاص للسلطة العليا وماهو حقوق للامة . ، ثم مارسوا الدعوة لسيادة هذه الحقوق والحصول عليها في المجتمع العربي الاسلامي ، منذ تبلور تيارهم الفكري وحتى المحنة الكبرى التي أصابتهم بها قوى المحافظة والتخلف والجمود في العصر العباسي . .

وسيرى الباحث والقارىء من خلال صفحات هذا القسم مكان قضية « الثورة » فى فكرنا السياسى الاسلامى ، وموقف التيارات الفكرية الاسلامية المختلفة من هـــذه القضية « القديمة ــ الجديدة » . . كما سيلمس عظــم المطاء الذى تقدمه دراسة هذه الصفحات من تراثنا حتى للمصر والمجتمع الذى نعيش نحن فيه !

c + produció

# ماذا ثلامام؟ وماذا ثلاثمة؟

ان عملية اختيار الإمام ، وترشيحه وتمييزه من بين من يتفقون معه في التحلي بصفات الامامة وشروطها ،ومبايعته بالامامة ، تمثل تعاقدا دستوريا حقيقيا بكل مقهاييس هذا التعبير ، فهناك اهل الاختيار ، بواسطة ممثليهم المعبرين عن ارادتهم والحائزين لثقتهم ، طــرف أول ، وهناك الامام الذي بايعه وعقد له هؤلاء الممثلون ، طرف ثان ، واكل من الطرفين شروطه المحددة ، وصــفاته المنصوص عليها ، وكما لا تصح البيعة تحت ظروف مس الاكراه والقسر للطرف الاول ، والا خرج الامر من الامامة الى سلطة التغلب ، فكذلك لابد من قبول الطرف الثاني للمنصب الذي اختاروه له ، وذلك تفاديا من تولى من لديه صفات مستترة تقدح في أهليته للمنصب ، قد لا تعلمها الناس ولا أهل الاختيار ، « فلابد من قبول الامام للعقد . . لانه أعرف بنفسه وبباطنه منهم ، فربما علم بما يقتضي تحريم دخوله في الامامة . . فلابد من اعتبار الرضاا والقبول فيه " (١) . . وحتى اذا لم يكن به مايمنع من

وهكذا تكتمل لهذه المهمة السياسية والدسستورية مقومات « التعاقد الدستورى » بين الامة وحاكمها وكما يقول الماوردي ، فإن الإمامة يعهد بها الى « اكثرهم فضلا ، واكملهم شروطا ، ومن يسرع الناس الى طاعته ، ولا يتوقفون عن بيعته . . فان أجاب اليها بايعوه عليها . . وان امتنع لم يجبر عليها ، لانها عقد مراضاة واختيار لا بدخله اكراه ولا اجبار (٣) ٠٠٠ » ٠٠ ولان الولايات اجمع لابد فيها من الاختيار . . » (١) ، كما يقول قاضى القضاة .. والامر الذي رؤكد المضمون الاجتماعي لهذا العقد عو لزوم طاعة الرعية للامام فيما هو من طاعات الله ، لانه لا يستطيع أن ينجز المهام التي فوضت اليه أنجازها الا بطاعتها له في تنفيذها ، وأعانتها له على هذا التنفيذ . . . فهي اذ تعليمه ، في غير المعاصى ، تنزل عن قــدر مـن حريتها الخاصة ، وتقيد اطلاق هذه الحرية في مقــابل نهوضه بتنفيذ ما فوضت اليه تنفيدة من المهام ، وهذه القاعدة الجوهرية في « العقد الاجتماعي » ، يعبر

۲۷۰ س ۲۷۰ ق ۱ س ۲۷۰ ۰

<sup>(</sup>٢) المصيدر السيابق . جد ٢٠ ق ١ ص ١٥١ .

<sup>(</sup>٣) ( الاحكام السلطانية ) ص ٧ .

۲۷۰ ص ۱ ق ۲ ص ( المغنى ) ج ۲ ق ۱ ص ۲۷۰ .

عنها القاضى عبد الجبار عندما يقول: « . . ومن جملة ما يدخل فى الامامة: انه يلزم سائر الناس طاعته فيمساليس فيه معصية ولا اقدام على محظور ومخرم . . فيجب ان يطاع فى ذلك الباب ، وهذا مما يختص به دون غيره ، لان الطاعة لا تجب ، على هذا الوجه ، الاله . . فمن لم يطمه فهو مخطىء ، وان كان مشاقا له فهو فاسق . . . لانه \_ « اى الامام » \_ قد لزمته للامة امور لا يمكنه للنه \_ « اى الامام » \_ قد لزمته للامة امور لا يمكنه القيام بها الا بغيره ، فلو لم نقل : ان طاعة غيره له لازمة لم يتمكن مما ذكرناه » من المهام المفروض اليه انجازها . . (ه) .

فهو «عقد اجتماعی» ، قائم علی المراضاة والاختیار .
فاذا تم عقد المراضاة هذا ، تم التكلیف وقام الالتزام
بالنسبة للامام ، ولذلك امتنع علیه ان بستقیل من منصه
ویتخلی عن مهامه طالما لم یوجد مایمنع من نهوضه بتنفید
ما فوضت الیه الامة ، ویستدلون علی ذلك بما روی
من « ان آبا بكر لما فرغ من قتال اهل « الردة » قام فی
الناس خطیبا ثلاثة آیام ، یقول : اقیلونی . . » فر فض
المسلمون استقالته ، فاستمر فی النهروض بمهرام
الخلافة (٦) . وان كان البعض یجیز استقالته استنادا
لتلك الواقعة ، اذ لو لم یعلم ابو بكر جوازها لما عرضها . .
واستنادا الی خلع الحسن بن علی نفسه ، ولانه وكیل
للمسلمین ، وللوكیل عزل نفسه . . (۷) .

اما طبيعة الامور التي تفوضها الامة الى الامام ، وتبايعه كى يختص بنظرها والقيام عليها وتنفيذها ، والتى هي مجموع سلطاته ، وفيها نطاقى اختصاصه ، فانها تجعل دولة الأمامة دولة أقرب الى ما نسسميه في عصرنا « بالدولة الشمولية »، أي التي لا يقف سلطانها عند حد الحكم بين الناس فيما يترافعون به اليها من المنازعات ، وحفظ الامن الداخلي ، والدفاع عن البيضة والحوزة والاستقلال فقط ، ثم ترك ماعدا ذلك لمبادرات الناس الذاتية وحريتهم الخاصة ، وانما هي دولة تمتد بنشاطها ونفوذهاوسلطانها الى كل مجالات الحياة ذات الطابع العام المتصل بمجموع الناس وجماعتهم ، فكرية كانت تلك المجالات أو اقتصادية او اجتماعية ، ولا تدع للفرد أن يحتكر لذاته وحريته الخاصة من المجالات الا ما يختص بذاته ، دون تأثير على المجموع ، حال كونه قادراعلى النهوض بما تختص به هذه الذات الفردية ، فادًا عجزت عن الوفاء بحق عالمها الخاص امتدت يد الدولة لتدبر لها شؤونها الذاتية الخاصة ، وعدت عندئذ من المجالات العامة التي تشملها سلطة اللولة والأمام ..

والحسن البصرى يقول ان الأسلام قد اعطى من شؤونه ومجالاته الى السلطان اربعة مجالات ، هى: « الحكم ، والفيء ، والجمعة ، والجهاد » فهذه « اربعة من الاسلام الى السلطان » (٨) . . وفى الحكم ، كما هو ظاهر ، وكما حدث فى التجربة ، بدخل التنفيذ بأجهزته ، والقضاء

<sup>(</sup>a) المصدر السابق · ج · ۲ ق ۲ ص ۱۷٤ ·

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق · ج · ٢ ق ٢ ص ١٤٦ ·

<sup>(</sup>۷) (كتاب الامامة ) لابي يعلى ٠ ص ٢١٢ ، ٢١٤ .

 <sup>(</sup>٨) (عيون الاخبار) لابن قتيبة • مجلد ١ مس ٢ • ملبعة دار الكتب •
 القاهرة •

بأجيزته ، وفي القيء يكون دور الدولة في المال والاقتصاد، وفي الجهاد يكون دورها المسكري ، وفي الجمعة يأتي دور الامام في القيادة الدينية والروحية ، كقدوة حسينة ترعى شمائر الاسلام وتنتصر لاخلاقيات الدن المنيف . .

وهذه المهام الاربع نجادها مفصلة بعض التفصيل عند الماوردي ، حين يقول: ( . . والذي يازم سلطان الامة من امورها سيمة اشياء:

احدها: حفظ الدين من تبديل فيه ، والحسم على المعمل به ، من غير اهمال له .

والثاني : حراسة البيضة ، والذب عن الامة من عدو اللدين أو باغي نفس أو مال.

والثالث: عمارة البلدان باعتماد مصالمها ، وتهذيب سيانا ومسالها.

والرابع: تقدير مايتولاه من الإموال بدن اللدين ، من غير تحريف في إخذها واعطائها.

والنامس: معاناة المظالم والاحسكام؛ بالتسوية بين العلها ، واعتماد النصفة في فصلها.

والسادس: اقامة الحدود على مستحقها ، من غسبر تجاوز فيها ولا تقصير عنها.

والسابع: اختيار خلفائه في الامور أن يكونوا من أهل الكفاية فيها، والإمانة عليها. . ١ (٩) .

ثم برتم هذا المدد الى عشرة ، عند الماوردى ايضا ، وعناماً أبى يعلى ، ولكن دون الخروج عن هذه الاصول لهذه

المهام التي هي حدود تفويض الامة فيسها فوضه للزمام . . (١٠) .

وندن نالاحظ أن المهمة السابعة التي " تلزم " السلطان من امور الامة ، هي اختيار الخلفاء والاعوان - من الامراء والحكام والقضاة ، وباقى أجهزة الحكم والتنفيلة ، والقضاء ، والامن . . النح . . النح . . على أن يكونوا مس . أعل الكفاية والامانة . . أي أن تصور الفكر السياسي هنا خاص بالمحديث عن « دولة » و « جهاز دولة » و ليس عن « امام فرد » وكفى . . فمبعث الامام والامامة هسى عنوان لمبحث الدولة وسلطة العكم في البلاد . . وكلذلك منادرج رمعنى عنا، بحث ما يتعلق بالامامة والامام ... وسنرى أن لبعض هذه الاجهزة نوعا من الاستقلال ، يجعلها احيانا خارج سلطة الامام ، على نعو ما ، رغم أنه هو الذي يوليها ويقيمها كي تباشر ما لها من مهام .. كما نلاحظ أيضا أن المهام المالية والاقتصادية للدولة قد علت امرين من الامور السيمة ـ الثالث والرابع ـ حيث تقرر أن للدولة سلطانا في عمارة البلدان ، أي دورا في الاقتصاد ، حنظا ، وتجديدا ، وانشاء . . كما ان عليها أن تقدر الحدود بين ماتتصرف فيه من الاموال وما تدع

التصرف فيه للفرد وفتي حريته الناصة .. وهــو ما سنتناوله بعد قليل ..

ومادامت الامامة عقد مراضاة واختيار ، عهدت الامة

<sup>(</sup>١) (أدب الدنيا والدين) من ١٣٩.

<sup>(</sup>۱۰) (الاحكام السلطانية) للماوردي . من ۱۵ ، ۱۲ . و (الاحكام السلطانية ) لابي يعلى • ص ١١ ، ١٢ •

بسوجبه الى الامام أن يتصرف فى هذه الامور السبعة من أمورها عبيضيث يعلى فيها سلطانه على سلطان الفسرد والافراد الذين تتكون منهم هذه الامة ، فأن بحث العلاقة بين الإنسان الفرد وبين الدولة ، هو أمر هام ، وتحديد الحدود التى لكل منهما هو المدخل لبحث سلطات الامام ، وماذا له ؟ وماذا للامة ؟؟ . . وماذا له ؟ وماذا للامة ؟؟ . .

ولقد حدد المعتزلة الفواصل بين اختصاص الفسرد واختصاص الدولة تحديدا دقيقا ، وابرزوا وجهة نظرهم في هذا الوضوع على نحو يستحق الإعجاب . . فعندهم: اولا: ان دوافع الامام وغاياته ، سواء في أمور الدين أو الدنا ، بحب أن تحكم بميدا أساسي وهام وهو :

او الدنيا ، يجب ان تحكم بمبدأ أساسى وهام وهو : تحقيق مايس بالنفع ، وما يندفع به الضرر . . أى جلب المصالح ، ودرء الفاسد . . هذا هو المبدأ الاساسى والفاية العامة التى تستزدفها الدولة والامام . .

ثانيا: ان سائر مجالات النفع العام ، رميادين النشاط التى يتحقق عنها عائد على الجماعة هى من اختصاصات الدرئة والامام ... على سبيل الوجرب ، لا الجواز ... فالدولة مكلفة بالنهوض بمهام تلك المجالات .

ثالثا: ان جلب المنافع ودفع المضار في الامور التي تخص الفرد ، للفرد أن يسمى فيها وفي تحصيلها ، دون الدولة، على أن يكون اختصاصه بها مشروطا بأن يكون ذلك السفى « بالوجوه المعقولة » . . وهذا الاختصاص هو على سبيل الجواز لا الرجوب . .

رابعا: أن على الدولة أن تتدخل ، بدلا من الفر

النهوذن بالامور التي هي من الختصاصه كفرد . اذا عجز عن الغيام بها ، او قام بها على نجو غير كامل . .

خاصسا: أن للدولة والامام ، فوق كل ذلك ، حسف التدخل والتداخل في « مواضيع مخصوصة » وأوقات مخصوصة ، مخصوصة فيما للفرد خصوص السعى فيه . . .

وهذا التحديد لعلاقة الفرد بالدولة ، ودور كل منهما، وهو التحديد الذي يميل ، كما قلنا ، الى طابع « الدولة الشمولية » ، يقدم له القاضى عبد الجبار صياغة دقيقة التعبير عندما يقول : « ان الامام مدفوع ، فيما يتصلى بأمر السياسة ، الى امرين : احدهما : امر الدين ، والآخر امر الدنيا . وفي كل واحد منهما يلزمه النظر مدن وجهين : احدهما : ما يعود بالنفع ، والآخر : مايندفع به الضرر . وانما نصب لهذه الامور التي ذكرناها ، اذا كانت عائدة على الناس ، لان ما يخص كل واحد من اجتلاب المنفعة ودفع المضرة ، بالوجوه المقولة ، قد يجوز له السعى فيه ، الا في مواضع مخصوصة . وانما يدراد السعى فيه ، الا في مواضع مخصوصة . وانما يدراد التصرف في منافعه ومضاره ، ولا يعود النفع والضرر فيه التصرف في منافعه ومضاره ، ولا يعود النفع والضرر فيه الكافة دون الاعيان المخصوصة . . » (١١) .

تلك هي الحدود المامة بين ما للفرد ، خاصا به ، وبين ما للدولة والإمام . .

اما المهام التى فوضت الامة امر انجازها للامام ومن بوليه ، اى للدولة وجهازها ، فانها كثيرة ، تتناسب فى الكثرة والاتساع مع « الطابع الشمولى » الذى مال البه

<sup>(</sup>١١) ( اللغني ) ج ٢٠ ق ١ من ٩٧ .

حاماً الفكر السياسي ، ، ومن هذه الهام ما تختص الدولة بتدبيره وانجازه وحدها . . ومنها ماتقوم فيه بدور المدبر مع الاستعانة بالامة على انجازها ، لما لهذه المهام من طابع عام لا تستعليم الدولة بجهازها القيام بها وحدها من دون الجدبور . . .

فين النوع الاول مهام مثل:

ا ـ القيام على الاحكام اللازمة في المنازعات والاختلافات بين الرعية . . اد الفصل في هذه القضايا ، والقطع فيها هو من اختصاص الامام والدولة ، لان في هذه الاحكام جبرا للبعض على رد حقوق للبعض الآخر ، وتنظيما للاشهاد ، وتعديلا للشهود ، وغير ذلك من الامور التي لا يحق لغير الامام ودولته التصدي لها . . (١١) .

٢ ـ اقامة التحدود وتنفيذ العقوبات . ولقد منع المعتزلة أن ينولى ذلك أحد غير الامام وجهاز دولته ، لان النقوبة أذا كانت حقا لله فالامام أو من ينيبه هو المتولى لانزالها ، وأن كانت حقا لفرد أو جماعة من الأمة فانزالها حق الامام الذي فوضوا اليه هذه المهام . حتى لقد مق فرقوا رميزوا بين النهى عن المنكر والمنع منه ، الذي هو وأجب عامة المسلمين ، وبين اقامة الحد على مرتكب المنكر، فأوجبوا الاول على الكل وخصوا الامام وأعوانه بالثانى ، فأوجبوا الاول على الكل وخصوا الامام وأعوانه بالثانى ، فأوجبوا الاول على الكل وخصوا الامام وأعوانه بالثانى ، فأوجبوا النهى عن المنكر : هو مايجرى مجرى المنع منه ، فأما أقامة الحد فجار مجرى الجزاء على المنكر ، وأحد الامرين يخالف الآخر » وضربوا لذلك مثلا بأن على الانسان أن يعتنع عن المنكر بأمور أكثر وأشد من تلك التي يمنع

بها غيره من المنكر ، ومع ذلك نلا بجوز للمرء أن يقيم الحد على نفسه ا . .

واختلفوا مع الذين جعلوا لمالك الرقيق اقامة الحد عليه ، وتأولوا العديث النبوى الذى جاء فيه أن للرجل اذا زنت أمته أن يجلدها .. وقالوا : يجب أن يحمل على معنى : « أنه يتوصل الى جلدها بأن يحملها الى الامام ، كما يقال في الامام : أنه يجلد ، على سبيل ذلك » .

واستأنسوا لموقفهم هذا بالاجماع على أن شهود اثبات الزنا ، مثلا ، لا يحل لهم أن يقيموا التحد ، مع أنهم هم شرط أقامة هذا الحد . .

كما جملوا للامام وحده قتل اارتد . وقالوا: ان اهدار دم المرتد ، وسقوط القود عمن يقتله ، اذا قتله ، لا ينفى ان حق قتله خاص بالإمام . .

ولم يجعلوا لمرلى الدم تنفيذ القصاص ، وانها له المطالبة به ، كما له المعفو عنه ، اما استيفاء القود فحق الامام ، لا يجوز لغيره ان يفعله ...

وميزوا بين ذلك وبين ان يقتل الإنسان من اراد نفسه او ماله ، لانه عندئذ يكون دافعا للضرر عن نفسه وماله ، وحتى في مثل تلك الحالات فانه لا يحل له قتل المعتدى اذا استطاع منعه بما هو دون القتل ...

وراى المعتزلة ان اختصاص الامام واعوانه باقامــة التحدود رتنفيذ المقوبات هو الذي يجعل الامام حاكمــا لا مجرد حكم بين الناس ، والقول بفير ذلك يفتح الباب الفوضى عندما تتحول هذه المهام من اختصاص الامـام

<sup>(</sup>۱۲) السيدر السابق ، جو ۲۰ ق ۲ مس ۱٦١ .

الى أمور عامة يمارسها الناس كما يمارسون حقوقهها المشتركة . . (١٣)

٣ - تكوين جهاز الدولة . . فذلك الامر خاص بالامام، وأى وال او أمير أو حاكم لا يكتسب « السرعية » فى ولايته ، فيحق له البصر ف ، الا أذا كانت أقامته من قبل الامام . . ولذلك فأن الولاة والامراءالذين وليهم السلطان المتغلب المفتصب للسلطة لا شرعية لولاياتهم ولا لتصر فأتهم واحكامهم ، حتى لو توفرت فيهم شروط الولاة وجرت تصر فأتهم على مقتضى السنة والقانون . . « لان ذلك ليس الا للامام ، وما يفعله غيره لا يؤثر » ، وأذا مضت في الناس تصر فأت ولاة السلطان المتغلب كانت هذه التصر فأت مثل مشورة الحكم يتوقف امضاؤها وتنفيذها على رضى طر في النزاع ، ومن هنا فارقت حكم الحاكم الشرعى المتولى س قبل الامام . .

وهؤلاء الولاة والحكام الذين يوليهم الامام ، لهم نفس شرعيته وسلطاته ، فمن كان منهم صاحب ولاية مطلقة كانت له سلطة الامام المطلقة في ولايته ، ومن كان صاحب ولاية خاصة فله فيها سلطات الامام كذلك ، ولهم على الرعية الطاعة في الاحكام . . (١٤) .

أما هذه الولايات التي يختص بها الامام فهي أربعة قسام:

القسم الاول: أولئك الولاة الذين تكون ولاياتهم عامــــ في الاعمال العامة ، كالوزرء . . .

والقسم الثانى: الولاة الذين نكون ولاياتهم عامة فى أعمال خاصة ، لحكام الاقاليم . .

والقسم الثالث: الولاة الذين تكون ولاياتهم خاصة في الاعمال العامة ، نقاضي القضاه ، والقائد العام للجيش . .

والقسم الرابع: الولاة الذين تكون ولاياتهم خاصة في الاعمال الخاصة ، وهم الذين يتولون الوظائف المحلية ، كقاضى الاقليم ، وجامع الضرائب فيه (١٥) .

إلى القضاة ، ورعاية اعمالهم .. فليس لغيب الامام ، أو من ينيبه ، تولية القضاة . ومثلهم مثل الولاة والحكام لا تحصل الشرعية لولايتهم وتصر فاتهيب الاحتمام الاختيار الحر من الامام .. وتقليد القضاء في الدولة واجب وفرض متعين على الامام ، لانه لا يصبح الا من قبله ، ولانه داخل في عميب ولايتيب وسلطاته ، (١٦) .

ومع أن القضاة يتولون مناصبهم من قبد الامام ، وتتوقف شرعية احكامهم وقوتها على هذه التولية منه ، فان لهم من الاستقلال والسلطان مايضمن المصحبهم واحكامهم أداء مانيط بهم من مهام العدل بين الناس ... فالقاضى بعد توليه القضاء ، يصبح نائبا عن الامسة مستنابا في حقوقها ، لا نائبا ووكيلا عن الامام ، ومن ثم فانه لا ينعزل بعزل الامام ولا بموته ، بل ان لجهاز القضاء ثباتا مستمدا من استمرار الامة وسلطتها .. « فالخليفة

<sup>(</sup>۱۳) المصدر السابق ٠ ج ٢٠ ق ٢ ص ١٥٢ – ١٩٧٠ (١٤) المصدر السابق ٠ ج ٢٠ ق ٢ ص ١٦١ ، ١٦٢ ، ١٦٤ و (أدب القاضي) ج ١ ص : ١٣٩٠ ٠٠

<sup>(</sup>۱۵) ( الاحكام السلطانية ) للماوردى · من ۲۱ · و ( الاحكام السلطانية ) لابي يعلى · ص ۲۱ ·

<sup>(</sup>۱٦) (أدب القاضى) جا من ١٦٧ .

ستنيب القضاه في حقوق المسلمين ، فلم ينفزلوا بموته وتغير حاله . . . ولذلك لا يجوز للحليفه ان يعزل العاضى بعير موجب » . . نما يعول الماوردى . . وليس له عزله الا بموجب يفتضى دلك ، كان يظهر ضععه فى عمله ، او لوجود من هو العا منه واقدر على اشاعه العللل فى الاحمام ، ولا يكون عزله الا باجتهاد . . فاذا خالف الامام ذلك ، وعزل العاضى بلا اجتهاد وبلا موجب ، كان مخالفا للاولى ، وهذا العزل يمضى ـ لانه حدم من أحكم الامام ـ اذا لم يخالف نصا او أجماعا ، والا رد العدرل واوقف تنفيذه ، رغم أنه حكم السلطة العليا فى البلاد (١٧)؛

ويؤكد استقلالية القضاء انه – رغم تولى رجاله امرهم من قبل الامام – هو جهة الفصل في الفضايا التي يكون الامام طرفا فيها ، لانه جهاز له من الاستقلال مايجعله مستنابا في حقوق المسلمين لا في حقوق الامام . «فاذا اراد الامام محاكمة خصم جاز أن يحاكمه الى قضاته ، لانهم ولاة في حقوق المسلمين ، وأن حسدرت عنه ولاياتهم . . » . . اما اذا أراد أن يجعل النظر في هدف الخصومة الى من يتولاه من خارج الجهاز القضائي – كما يشهد عصرنا في المحاكم الاستثنائية والعسكرية احيانا حفاذا صدر امر الامام بتقليد القضاء لذلك المتولى قبل رفع هذا النزاع الذي هو طرف فيه ، مضت جهة التقاضي هذه في نظر القضية والفصل فيها دون أن يكون لخصم الامام حق الاعتراض عليها ، أما اذا حدث الترافع في النزاع ، نم انشأ الامام جهة التقاضي هذه بعد ذلك ،

فلا يحق لها الفصل في الخصومة الا برضا الخصم ، اذ يكون له عندئد حق الاعتراض عليها .. وكما يقول الماوردي: فانه « ان حاكم الامام خصمه الى واحد مسن رعيته جاز ، ثم نظر: فان قلده خصوص هذا النظلل صار قاضيا خاصا قبل الترافع اليه ، فلم يعتبر فيسه رضا الخصم ، وان لم يقلده النظر قبل الترافع اعتبل فيه رضا الخصم .. » (١٨) ، فالمحاكم الخاصة التي يشهدها عصرنا ، والتي تتالف بقرارات تصدر بعد وقوع الحدث موضع التجريم ، لخصوم الدولة والامام حسب راى المعتزلة ـ ردها والاعتراض عليها !؟..

٥ ـ مدخل الامام في الشؤون المالية والحيات الاقتصادية .. وبمثل هذا الجانب من جوانب سلطات الامام ومهامه احد القضايا التي تدل على نظرة المعتزلة التي اختارت ( الطابع الشمولي ) للدولة ، كما يقدم نموذجا للتوازن الذي حاولوا اقامته بين حقوق الفرد وحرياته وحقوق المجتمع وحرية الدولة والامام .. فهم ميحث هام في موضوعنا هذا ، من زاوية فلسفته الاجتماعية ودلالاتها ، ومن زاوية تحديد طابع الدولة التي نحا نحوها فكر المعتزلة ..

لقد قرر المعتزلة حق الامام في التدخل في الامروال الخاصة بالافراد ، سواء بالاضافة لهم والتملك اباهم ، او بالاخذ منهم والازالة عنهم .. وقالوا: « أن للامرام مدخلا في مال أهل التمييز واثمقل .. لانه قد نصر

<sup>·</sup> ٢٩٩ ، ١٤٢ مس ٢ عر ١٧٠) المصادر السابق ، جد ٢ مس ١٤٢ ، ٢٩٩ .

<sup>(</sup>١٨) المصدر السابق ، جد ٢ ص ٢١١٤ ، ١١٨

لتدبير خاص وعام في النفوس والاموال وما يتبعهما ..» هذا من حيث المبدأ العام والقاعدة الكلية.

وهم يديزون بين نوعين من الاموال:

ا ـ الاموال الظاهرة ، ٢ ـ والاموال الباطنة ... وبين نوعين من التصرف:

١ ـ التدبير.

فالامول الظاهرة: هي التي تأتي الى بيت المال وخرانة اللولة ، ثم تخرج منها الى مصارفها المحددة .. وفي هذه الاموال للامام مدخل ، فله ان يملك اصحاب الحقوق في هذه الاموال حقوقهم فيها ، بأن يصرف لهم انصبتهم وسهامهم .. كما ان له ان باخذ من هدف الحقوق والسبهام ما للغير .. فالارض العشرية أو الخراجية ، مثلا هي نموذج لهذه الاموال الظاهرة ، والامام يأخذ منها العشور أو الخراج ، وهذا هو الاخذ والازالة .. كما أنه يضيف الى القائمين عليها وبدع لهم ما سوى الحقوق القررة فيها ، وهذا هو التمليك والاضافة ..

وليس هناك خلاف على أن للامام هذه الحقوق في هذه الاموال الظاهرة ...

اما الاموال الباطنة: فهى القائمة فى حوزة الافراد .. رفيما يتعلق بتدبير هـنه الاموال والتصرف فيهسا و « تشغيلها » فيما نسميه « بالدورة الاقتصسادية » والتكسب بها فى انواع المكاسب المختلفة ، لا خلاف على أن ذلك كله حق مصون لاصحابها وحائزيها أذا كانوا: عاقلين ، مميزين ، قادرين على ادارة التصرف الرشيد

٠ ١٥٧ ، ١٥٨ س ٢٠ ق ٢ مس ١٩١) ( المغنى ) ج ٢٠ ق ٢ مس ١٥٨ ، ١٩١

فى هذه الاموال . . اذ « العاقل المميز هو أملك بتدبير نفسه وماله ، فى اجتلاب المنافع اليها ودفع المضار عنها ، فلا مدخل للامام فى هذا الباب » .

اما اذا فقد الحائر للمال هذه الصفات « كالصبى ، والمجنون ، ومن لا تمييز له اصلا » او امتنع عليه القيام بهذا النشاط الاقتصادى لمانع يمنعه من ذلك ويحول بينه وبينه . . . فان للامام مدخلا في حفظ ذلك المال المام مدخلا في حفظ ذلك المال المام مدخلا في حفظ ذلك المال المال مدخلا في حفظ ذلك المال المال المال مدخلا في حفظ ذلك المال المال المال مدخلا في حفظ ذلك المال ال

هذا عن « تدبير » الاموال الباطنة . . وهو امر متفق عليه ، ولا خلاف فيه . . .

بقيت قضية «الملكية» في هذه الاموال الباطنة ، لمن هي ؟ اللامام والدولة ؟ أم للافراد الحائزين ؟؟ . . أذ اختلفوا في هذا الموضوع . . فمنهم من أجراها مجرى الاموال الظاهرة ، فجعل حق الملكية فيها للامام والدولة ، ومنهم من جعل ملكيتها للحائزين لها . . ربعبارة القاضى عبد الجبار فأنهم « اختلفوا في الاموال الباطنة ، فمنهم من يقول : تجرى مجرى الاموال الظاهرة \_ « فتسكون ملكيتها للامام » \_ وفيهم من يقول : قد جعل المدلك مرتهنا به » ، أي بمديرها وحائزها . .

والذين قالوا انها ملك للحائزين لها اختلفوا في اصلى ملكيتهم لها ومستند هذه الملكية ، وفي نوعها ، ومسداها كذلك . . فقال فرييق منهم قولا يجعل من هذه الملكية ملكية « منفعة » لا ملكية « رقبة » ، لانهم جعلوا الحق في هذه الاموال للامام ، وجعلوا الحائز وكيلا في هذه الاموال عن الامام .

وبعض من هذا الفريق قال ان مستند هذه الوكالة عن الامام هو عقد امام سابق ، هو عثمان بن عفان الذى اقطع الصوافي والاموال العامة وأباح للعرب تملك الارض المفتوحة بعد ان منع ذلك عمر بن الخطاب . . فتصر ف عثمان هو المقد الذى يمثل مستند هذه الوكالة في الاموال الباطنة . . ومنع هذا البعض فسخ هذا العقد ، أي منع تغيير الوكيل ونزع صفة الحيازة عنه وحرمانه مستند التصر ف الحر في حيازته . . لانه « صار وكيل الامام بعقد امام متقدم لا يجوز فسخه » .

والبعض الآخر ، من هذا الفريق ، وافق على: أن الحق في هذه الأموال هو للأمام ، وعلى أن للحائز صفة الوكبل عن الأمام فيها .. ولكنه خالف في تأبيد هذه الوكالة ، وقال: أن « للأمام أن يعزل رب المال ، ويصير عند ذلك هو أحق ، لأن عثمان هو الذي حوز ذلك في أرباب الأموال، فليس فعله بقضية واجبة على كل الحكام! .. »

هذا عن الفريق الذي جمل ملكية « الرقبة » في هده الأموال للامام . . اما الفريق الثاني فهو الذي قال بأن حيازة هذه الأموال الباطنة انما هو على سبيل ان ملكبة رقبتما للحائز من لا للامام ، فهم يقومون فيها « على طريق الوكالة ، لانهم أولى بذلك » من الامام . .

هذا هو راى المعتزلة في مدخل الامام والدولة وتدخلهم في الاموال: ففي الاموال الظاهرة: الملكية والتصرف للامام . . وفي الاموال الباطنة: له مزية ومدخرل ، يتراوحان بين الملكية ، عند البعض ، وبين الرعابة لضمان

« التشفيل » بواسطة اصحابها اذا استطاعوا والا فبواسطة الدولة ، عند البعض الآخر . . (٢٠) .

فاذا أضفنا الى ذلك ماقاله المعتزلة عن تفويض الامة الامامها ، بموجب عقد الامامة ، النهوض بعمارة البلدان، صيانة وتجديدا وانشاء ، وذلك باعتماد مصالحها ، وتهذيب سبلها ومسالكها .. (٢١) ، علمنا مقدار ما للامام من حقوق في الاموال والاقتصاد ..

تلك نماذج من المهام التي بختص الامام بمباشرتها ، بنفسه وبجهاز دولته . .

وهناك مهام يختص الامام بتدبيرها ، لكن ليس وحده ، ولا يحهاز الدولة فقط ، وانما بواسطة الامة ككل ، وهي تلك التي يكون تدبير الامام فيها داخلا في نطاق المسائل التي بعم الامة ، فلا يتبسر انحازها يحهاز الدولة وحده ، وذلك مثل : الجهاد ضد أعداء الدين المعاندين له ، والفزاة الطامعين في نفس الوطن أو ماله ، وحفظ البيلاد « والمحاماة عليها والدفع عنها وعن أهلها . . (٢٢) » . ففي هذه المهام يجتمع تدبير الامام والدولة الى الجهد العام للامة لتحقيق الفايات المرجوة في تلك الميادين . . .

### 米米米

وقضية اخرى عرض لها المعتزلة في مبحثهم الخاص بمهام الامام وسلطاته واختصاصاته ، وهي التي نسميها

<sup>·</sup> ١٥١ - ١٥٧ به · ٢ ق ٢ · ص، ١٥١ - ١٥١ · ر.)

<sup>(</sup>۲۱) (أدب الدنيا والدين) من ١٣٩٠.

<sup>(</sup>۲۲) ( المفنی ) ج ۲۰ ق ۲ ص ۱۲۲ .

فى فكرنا الدستورى المعاصر بقضية « الفصل بين سلطات الدولة الثلاث » : التشريعية ، والتنفيذية ، والقضائية .

ولقد اشرنا من قبل الى ذلك الحق في الاستقلال الذي تقرر للقضاء ، ونشير هنا الى أنهم قد قرروا لسلطية التشريع أيضا أستقلالا يميزها عن سلطة الامام ، التي هي في الاساس سلطة تنفيذ . . ولقد مرت بنا نصوص كثيرة تحدث فيها المعتزلة عن أن الامام تنصبه الامة لتنفيل الاحكام واقامة الحدود . . وليست مهمة التشريع من بين المهام التي تفوضها له الامة بموجب عقد الامامية ، ولي يذكرها المعتزلة في الامور السبعة التي اعطت الامة أمامها الحق في تدبيرها . .

صحيح ان شرط الامام ان يكون مجتهدا ، ولكنه واحد من المجتهدين ، وليس الوحيد في الاجتهاد ، « والتشريع يصدر عن الكتاب والسنة ، او اجماع الامة ، او الاجتهاد ، وهو بهذا مستقل عن الامام ، بل هو فوقه ، والامام ملزم ومقيد به . وما الامامة في الحقيقة الا رئاسة السلطة التنفيذية .. » (٢٣) .. وكما يقول المستشرق جيوم : فان الامام « لا يملك اية مقدرة على تحوير القانون ، بل هو مضطر الى تطبيقه بحذافيره .. » (٢٤) .

والقاضى عبد الجبار يحدد الطبيعة التنفيذية لمنصب الامام فيقول: « اعلم ان الامام انما يحتاج اليه لتنفيذ هذه الاحكام الشرعية ، نحو اقامة الحد ، وحفظ البلد ، وسد الثغور ، وتجييش الجيوش ، والغزو ، وتعسديل.

الشهود ، وما يجرى هذا المجرى . . » (٢٥) ، وهو فكر كان موضع التطبيق في الفترات العادلة من تاريخ الحكم في الدولة العربية الاسلامية ، عندما التزم بعض الخلفاء حدود المهام المفوضة اليهم ، على نحو ما فعل ، مشلا ، عمر بن عبد العزيز ، الذي يقول فيما يرويه عنه انس بن مالك : « لست بقاض ، ولكنى منفذ ، ولست بخير من احد ، ولكنى أثقلكم حملا ! . . » (٢٦) .

تلك هى اختصاصات الامام ، كما رآها المعتزلة ، وهذه هى حدود التفويض المنوح له من الامة بمصوحب « العقد الاجتماعي » ، عقد الاماهة . . فللفرد نطلات وحرية وتدبير ، وللامام نطاق وحرية وتدبير ، وهناك محاولة لايجاد توازن بين الطرفين . . ولكن كفة الميزان في هذه المحاولة ، ومن خلال فلسفة المعتزلة في الحكم ، تميل لصالح الامام والمجتمع و « الدولة الشمولية » ، كما أتضح من النماذج التي اشرنا اليها ، وخاصة نموذح الاموال والاقتصاد .

### \*\*\*

وبديهى أن سلطات الامام هذه مرهون ممارسته لها بانتفاء عجزه عن هذه الممارسة ، ولذلك فليس فى فكر المعتزلة أو غيرهم تحديد لمدة معينة تنتهى بانتهائها ولاية الامام ، فعقد التراضى غير مشروط بمدة زمنية ، وانما هو مشروط ، ضمنا ، بصلاح الامام وقدرته على انجاز

<sup>(</sup>٢٣) ( النظريات السياسية الاسلامية ) ص ٥٣٠٠

<sup>(</sup>٢٤) ( القانون والمجتمع ) س ٢٣١ .

<sup>(</sup>٢٥) (شرح الاصول التنمسة) ص ٧٥٠٠

٠ ٢٧١ ( طبقات أبن سعد ) سِه ٥ مس ٢٧١ .

ماهو مفوض اليه من اعمال .. ولذلك فان المرض ، مثلا، يقدح في امامته اذا اثر في الصفات التي يجب توافرها فيه . اما اذا لم يؤثر في تمكنه من مهامه وقدرته عليها فلا يحول بينه وبين الاستمرار في الامامة .. فلا يخرج الامام الصالح القادر عن منصبه الا الوت او الامر الذي يحل محل الموت بالنسبة له كامام ، لا كفرد يحيا الحياة بمعناها اللغوى .. ومثل الموت في ذلك مايعرض له من : «الجنون، وبطلان الاعضاء والعواس ، والخرف ، والكبر .. الى في مثل هذه الاحوال يتعذر عليه القيام بما يختص الامام ، فتصير حياته كموته في وجروب بما يختص الامام ، فتصير حياته كموته في وجروب فيه الى سمع ، لان المقصل باقامته اذا كان مما يبطال ويزول بهذه الامور ، فلابد من ان يخرج من كرونه ويزول بهذه الامور ، فلابد من ان يخرج من كرونه المام .. » (٢٧) .

اما اذا عجز الامام عن النهوض بمهام الامامة لاسباب خارجة عن ذاته ، مثل ان يغلب عليه البغاة والخوارج أو يقهره الاعداء ، فإن صغة الامامة وحقوق الامام لا تزول عنه بدلك القهر ، ولا يصح أن يتخد الناس لهم املاما جديدا . . « لان ذلك يجرى مجرى العارض المانع من التصرف » . . ، لانهم لو اقاموا اماما جديدا مع بقاء القهر والتغلب كان حاله حال الامام المغلوب ، وأن اقاموه بعد زوال القهر والتغلب كان الاول هو الامام ، لبقائه على صفاته وحقوقه في الامامة ، أذ لا يصح تنصيب امامين في وقت واحد . . أما تصريف الامور وتسيير مصللح

الناس واحكامهم في فترة القهر والتغلب ، حال كسون الامام مقبورا ، او محبوسا ، او اسيرا ، مثلا ، فانه يتم عن طريق تعيين من ينوب عنه في القيام بذلك ، كنانب عن الامام ، وليس نامام جديد. . ودلك متروط بانيكون الهمر والتغلب خاصا بذأت الامام وشخصه ، اما اذا كان عاما للامة فان تعيين من ينوب عنه في نسيير امور الامامة لن يكون مجديا ، اذ لن يسمع به المتقلبون والاعداء . والجهة التي تقوم بتعيين النائب هو الامام المقهور ، اذا استطاع ، فان عجز ، سواء بالقول او الكتابة ، كان لاهل الاختيار ان يختاروا من بينهم من ينوب عن الامام في تصرف الامام حتى يزول المارض الذي يمنع مسن تصرف الامام . .

وعلى حالة القهر هذه قاس بعض المعتزلة وضع البلاد اذا أتى عليها حين من الدهر تعذر فيه نصب الامام الاستمرار الفتن والخروج وتمكن الخارجين ، أو للافتقار الى من تتوفر فيه صفات الامامة ، فقالوا : أن « للمسلمبن أن يقيموا ، والحال هذه ، حاكما أو أميرا ممن يصلح لذلك ، لان هذا الحال حال عذر وضرورة ... » (٢٨) .. هذا عن حال الامام وتصرفه عند حدوث القهدر له والتغلب عليه ..

اما حكم المتفلب وتصرفه ، فان المعتزلة ترفضا وترفض اعطاءه أية شرعية مهما تكن الظروف فليس هناك مجال لتجويز تصرفاته ، بل الواجب هو منعه من بفيه وتسلطه وابطال ماهو عليه ، وبطلان تصرفاته نابع مسن (٢٨) المصدر السابق ، ج ٢٠ ق ١٦٥ - ١١٧ ، و (الاحكام السلطانية ) للماوردي ، من ١٩ ، ٢٠٠ .

<sup>·</sup> ۱۲۹ س ۲۰ ق ۲۰ من ۱۲۷)

استناده فيها الى أمر باطــل وهو البغى والقهــر والاستيلاء . .

لكن القضية التى فصل فيها المعتزلة ، بل واختلف البعض منهم مع جمهورهم فيها ، هى الكلام فى حميم التصرفات التى قام بها المتفلب ، والتى انجزها بالفعل ، رغم عدم جواز ذلك له ومنه ، هل تجزى هذه التصرفات وتبرىء ذمة الناس اذا كانت زكاة جمعها منهم مثلا ، أو قودا وقصاصا انزله بمستحقه ، أو احكاما فصل فيها ؟ وهل يجوز للناس الذين وقعوا تحت تغلبه أن يستعينوا به فى الترافع عنده والاحتكام اليه ؟ . . أى أن القضية هى : ماحكم التصرفات الواقعية والفعلية التى تنجيزها سلطة المستبد ودولته ؟ وماموقف الناس من جهاز دولة الاستبداد والتغلب ؟

ان بعض متأخرى المعتزلة الذين عاشوا في زمن أصبح التفلب فيه هو الطابع الفالب على المجتمعات الاسلامية مثل الماوردى « ٣٦٤ – ٥٠ ه ٩٧٤ – ١٠٥٨ م » – قد مالوا الى القول بامضاء تصرفات المتفلب ، اذا جرت وفق أحكام الدين ومقتضى العدل ، حتى لا تتوقف مصالح الناس وتفسد حياتهم ، فأدخلوا حالة الضرورة القائمة ، وشبه العامة ، في الاعتبار ، ولكنهم ظلوا على التزامهم بأن هذه السلطة ليست هي الامامة وان صاحبها «متفلب» وليس بامام . . وفي ذلك يقول الماوردى : انه ينظر في أفعال المستبد المتفلب الذي « يستبد بتنفيذ الامور » ، وفي ذلك مقول مجاهرة بمشاقة . . فان كانت من غير تظاهر بمعصية ولا مجاهرة بمشاقة . . فان كانت جارية على أحكام الدين ومقتضى العدل جاز اقسدراره

عليها ، تنفيذا لها واقرارا لاحكامها ، لئلا يقف من الامور الدينية ما يعود بفساد على الامة . وان كانت أفعداله خارجة عن حكم الدين ومقتضى العدل لم يجز اقسراره عليها » .

اى أن الماوردى يجيز امضاء أحكام المستبد المتغلب وتصرفاته بشرطين:

ا ـ ان يكون تغلبه واستبداده بحيث لا يلفى كليسة سلطة الامام ومنصب الامامة ، بل يترك الامامة والامام ـ ولو من الناحية الشكلية ـ كما كان الحال على عهده مع خلافة بفداد بالنسبة للدول التي تغلبت على النواحي وخاصة البويهيين ـ فلا يجاهر الامام بالمشاقة والمعاندة . .

٢ \_ أن تجرى الاحكام والتصرفات على قاعدة الدبن ومقتضى العدل والانصاف .

اما اذا تخلف هذان الشرطان ، أو أحدهما ، فــلا شرعية لاحكامه وتصرفاته ، وعلى الامام أن يسعى لازالة سلطة المتغلب ، « وأن يستنصر من يقبض يده ويزيل تغلبه .. » (٢٩) .

حبس عقوبة ، ولا أن يقيم ألحدود ، ولا أن يندخل في الاموال تدخل الامام .. فاذا حدث وقام بشيء من ذلك فان نان مما يمكن تدارله واعاده الجار، بان ماقام به فيه باطلاغير مجزىء ، اما ادا لم يمكن تدارنه فاله يمضى ويكون مجزئا .. فاذا اخذ من أموال الناس بعضلها وصرفها في المصارف التي حددها ، كان ذلك بمشابة الاغتصاب ، وأذا أخد منهم رئاة أموالهم لم تجز هده الزكاة الا أذا ضمن دافعها ، بالتتبع والمراقبة ، وصولها الى مستحقيها ، وأمضاؤها والحكم باجزائها في تلك الحال أبع من كون حالها كحال ما أذا كان صاحبها هو الدى أخرجها وصرفها في مصرفها ، دون المستبد المتغلب ،

اما اذا أقام حدا لا يمكن تداركه ، كأن قطع عضوا مثلا ، او اعدم للقصاص ، فان الحد والقصاص يسقط باقامة المستبد له . . أما اذا كان الحد مما يمكن تداركه واستئنافه ، كالجلد مثلا ، فانهم اختلفوا فيه ، فمنهم من يقول : سقط الحد ، لان الاستيفاء من الظهر قلد حصل ، ومن حق الحدود إن تدرأ بالشبهات ، ومنهم من جعل ذلك بمنزلة الضرب الذي يصيب عامة الناس مدن سلطة الاستبداد ، فوجوده \_ في مقام الحد والقصاص \_ كعدمه ، لا يجزىء ولا يسقط الحديد عن من وجب علمه .

وفى الاحكام والترافع والمقاضاة ، منع جمهور المعتزلة من أن يستعين الناس بالبغاة ، ولم يجيزوا امضاء الاحكام والترافع اليهم الااذا كانت الحالات لا تحتاج الى الاجتهاد كأن يكون الحق معلوما ، ولا شبهة في عدالة البينة ،

او كان هناك اقرار بموضوع النزاع .. فالاستعانة به..م جائزة فى الحالات التى يستطيع فيها الانسان ان يتناول حقه بنفسه ، لانتفاء الحاجة الى الاجتهاد ، وفى الحالات التى هى موضع اتفاق .. وذلك على شرط ان لا يكون فى هذه الحالات ما يجرى مجرى الحدود والعقدوية ، لان ما كان كذلك فغير جائز الاستعانة فيه بالمتغلب بأى حال من الاحوال (٣٠) .. بل لقد منع اكثر المعتزلة من الصلاة خلف الامام الجائر ، جمعة كانت الصلاة أو غير جمعة ، وأوجبوا على من صلى خلفه اعادة الصلاة (٣١) !! .. ذ الموقف منه هو وجوب خلعه وازالته والثورة عليه ..

اما اهل السنة ، سواء اكانوا من اصحاب الحديث ، او الاشعرية ، او الماتريدية \_ ومعهم في هذا المصوقف الشيعة الامامية \_ فانهم وان استنكروا الاستبداد والتغلب من حيث المبدا ، الا انهم رجحوا كفة الاعتبارات العملية الداعية الى امضاء الاحكام واقامة الحدود ، وتصريف الشؤون حتى تستمر حياة الناس وتستقيم على نحر ما من الاستقامة ، رجحوا كفة هذه الاعتبارات العملية ، وطوعهم الواقع الذي سادت فيه ظاهرة التغلب ، فأقروا المستبدين على السلطة ، وقالوا بشرعية تصرفاته ما واستنكروا الخروج عليهم بالثورة والسيف والقتال . . . . قالوا بذلك ، وأن تفاوتت مواقف فرقهم واعلامهم بين قالوا بذلك ، وأن تفاوتت مواقف فرقهم واعلامهم بين

<sup>·</sup> ۱۲۱ ، ۱۳۰ س ۲ ق ۲ س ، ۱۳۱ ) (۳۰)

<sup>(</sup>٢١) ( مقالات الاسلاميين ) جد ٢ س ١٣٩ .

التشدد والاعتدال والاستسلام لسلطان المستبدين . .

فأبو يعلى ، من اصحاب الحديث ، يقف نفس موقف الماوردى ، فيجيز اقرار المستبد وامضاء أحكامه ، واعطاءها الشرعية بشروط سبعة:

احدها: أن يحفظ منصب الامامة ، فسلا يغيرها ولا للفيها.

والثانى: أن يظهر الطاعة للامام ، دون العنال والمائنة .

والثالث: أن يؤدى موقفه الى جمع كلمة المسلمين ، لا تفرق كلمتهم ،

والرابع: أن تظل عقود الولايات التي عقدها الامال عنائرة ، واحكام قضاته نافذة في هذه الولايات .

والخامس: أن يبرأ المستبد من أغتصاب المال ، أو الخذه بغير حقه . .

والسادس: أن يتم في بلاده استيفاء الحدود بحق ٠٠ والسابع: أن يكون المستبد حافظا للدين ، يأمر بحقوق الله ، ويدعو الى طاعته من عصى !!

فاذا اكتملت للمستبد هذه الشروط اوجب أبو يعلى على الامام أن يقلده الولاية ، فأن لم تكتمل الشروط جاز للامام اظهار تقليده الولاية ، مداراة له واستدعاء لطاعته، وحسما لمخالفته ومعاندته .. واجتهد الامام في أن يستنيب من ينهض بالاحكام والحدود (٣٢) .

ونفس موقف الماوردي يقفه ابن خلدون كذلك ، بل يستخدم معظم الفاظه ونفس صياغته .. (٣٣) ، مما يزكى القول القائل بأستاذية الماوردي لابن خلدون .. (٣٤) اما ابن حنبل فانه يدعو المسلمين الى مبايعة المستبد المتفلب بامرة المؤمنين ، برا كان أو فاجرا ، فالعدالة ليست شرطا في الامامة عنده ، والخروج على ائمة الجور منكر و « لا يحل \_ « عنده » \_ لاحد رؤمن بالله أن يست

المتفلب بامرة المؤمنين ، برا كان او فاجرا ، فالعــدالة ليست شرطا في الامامة عنده ، والخروج على ائمة الجور منكر و « لا يحل ـ « عنده » ـ لاحد يؤمن بالله ان يبيت ولا يرى من غلبهم بالسيف اماما ، عادلا كان او فاجرا ، فهو أمير المؤمنين ! » . . (٣٥) . واذا قام أكثر مــن فهو أمير المؤمنين ! » . . (٣٥) . واذا قام أكثر مــن مستبد ، وتنازعوا ، وانقسم الناس ، فابن حنبل يدعى أن تكون صلاة الجمعة ـ ومن ثم التأييد ـ « مع مــن غلب » ! (٣٦) .

والغزالى ، من الاشعرية ، يرى خلع الستبد الذى لم يستكمل شروط الإمامة اذا امكن تمام ذلك دون قتال ولست ادرى كيف يتصور امكان ذلك ، مع استبداده بالقوة والسيف !! والا فالراى عنده هو : وجروب طاعته ، والحكم بامامته . . فيقول : « والذى نراه ونقطع : انه يجب خلعه أن قدر على أن يستبدل عنه من هروسوف بجميع الشروط من غير اثارة فتنة وتهييج قتال وان لم يكن ذلك الا بتحريك قتال وجبت طاعته وحكم بامامته » ثم يجادل الذين يقولون بعدم شرعية نظرام

<sup>(</sup>۳۲) ( الاحكام السلطانية ) لابي يعلى ٠٠ ص ٢١ ، ٢١ .

<sup>(</sup>۳۳) ( المقدمة ) س ۱۵۳ •

<sup>(</sup>٤٤) أنظر مقدمة محتق كتاب (أدب الدنيا والدين) .

<sup>(</sup>۳۵) (كتاب الامامة) لابي يعلى . مس ۲۱۲ .

<sup>(</sup>٣٦) (الاحكام السلطانية) لابي يعلى . ص ٦ .

قول من يقول: ان « القضاة معزولون ، والولايات باطلة، والانكحة غير منعقدة ، وجميع تصرفات الولاة في اقطار العالم غير نافذة ، وانما المخلق كلهم مقدمون على الحرام؟؟ او ان يقول: الامامة منعقدة ، والتصرفات والولايات نافذة بحكم الحال والاضطرار ؟؟ . . » (٣٧) . . وهو يقف مع وجوب طاعته والحكم بامامته ، وكما يقول: « فإن السلطان الظالم الجاهل متى ساعدته الشوكة ، وعسر خلعه ، وكان في الاستبدال به فتنة ثائرة لا تطاق، وجب تركه ، ووجبت الطاعة له ، كما تجب طاعية الامراء ، اذ ورد في الامر بطاعة الامراء ، والمنع من سلاميد عن مساعدتهم ، اوامر وزواجر! » .

وهو يكتفى من المستبد باقليم من الاقاليم بأن يخط ... للخليفة على المنبر ويضع اسمه على السكة ، ويفض للخليفة على المنبر ويضع اسمه على السكة ، ويفض طلب طاعته عن الثورة عليه اذ «كيف نفوت راس المال في طلب الربح! » (٣٨) ، كما يقول .

ونفس الموقف يقفه ابن جماعة « ١٣٩١ – ١٧٢٧ هـ – ١٢٤١ تحب الطاعة فيها للاقوى من المستبدين حتى لو كان غاية تحب الطاعة فيها للاقوى من المستبدين حتى لو كان هو جاهلا فاسقا ، فاذا أطاح به جاهل فاسق آخر كان هو الأمام المطاع . . يقول : انه « ان خلا الوقت عن امام ، فتصدى لها من هو ليس من اهلها ، وقهر الناس بشوكته وجنوده بغير بيعة او استخلاف ، انعقدت بيعته ولزمت طاعته ، لينتظم شمل السلمين وتجتمع كلمتهم ، ولا يقدح في ذلك كونه جاهلا او فاسقا ، في الاصح . واذا

انعقدت الامامة بالشوكة والغلبة لواحد ، ثم قام آخر فقهر الاول بشوكته وجنوده أنعزل الاول وصار الثاني اماما! ... » (٣٩) .. وهو بذلك يطوع الفكر للاوضاع التي سادت في عصر المماليك الذي عاش فيه .. وهذا الفكر هو الذي جعل بعض الفقهاء يقولون: « من يحكم يطع! » .. (٤٠) .

والتفتازائى يرى أن التغلب والاستبداد الذى ساد فى عصر الاتراك ، وأن أخل بأمر الدين ، ومنع قيام الامامة الكاملة ، الا أنه قد حقق بعض النظام فى أمورالدنيا. (١٤) كما مر بنا رأى الاشعرى الذى طالب باقرار المستبدين على سلطانهم ، وأن كان قد طلب تسميتهم باللوك بدلا مى الخلفاء!

ولقد اتفقت الشيعة الامامية مع اهسل السنة في موقفهم هذا ، فقالوا: « ان تصرف الفاصب لامر الامة اذا كان عن قهر وغلبة ، وسوغت الحال للامة الامساك عن النكير ، خوفا وتقية ، يجرى في الشرع مجرى تصسرف المحق في باب جواز أخذ الاموال التي بقيت على يده ، ونكاح السبى ، وما شاكل ذلك ، وان كان هو بذلك الفعل موزورا ومماقبا .. » (٢٤) .. فهسم يبردون للخضوع بالتقية ، ويمنعون الثورة والخروج الا خلف الامام الفائب المنتظر عندما يظهر ، وذلك ما جعلهم يتفقون مع اهل السنة ، رغم الاختلافات القائمة بين الفريقين ..

<sup>(</sup>۳۹) ( دراسات فی حضارة الاسلام ) ص ۱۸۸ ( والنص منقول عن تحریر الاحکام ) ، بلا تصرف ) .

<sup>(</sup>٤٠) ( القانون والمجتمع ) ص ٤٣٠ .

<sup>(</sup>٤١) (شرح العقائد النفسية) ص ٤٨٤ ، ٤٨٤ .

<sup>(</sup>۲۲) ( تلخیص الشافی ) جد ۱ ق ۲ ص ۱۵۸ .

ولقد تكون لهذه المبررات العملية التي ساقها أهـــل السنة حظوظ من الوجاهة في بعض المواقف والملابسات. ولكن الامر السلبي الذي أدى اليه هذا الموقف هو أنه اعطى الشرعية لنظام الاستبداد بالسلطة ولحكم المستبدين حتى صار هو القاعدة ، وصار الخضوع له والطاعة لاهله هو الشريعة والقانون ، واصبح الحديث عن الامامة بشروطها وصفات القائم بها لا يتجاوز نطاق المبـاحث الكلامية والفقهية في أرض الواقع والتطبيق ، كمـا الكلامية والفقهية في الخروج على أئمة الجور والاستبداد منكرا يوصف اصحابه بالخروج والمروق .. أي أن هذا الفكر المبرر لسلطة الاستبداد واستبداد المتسلطين قد جمل حكم الطفاة هو القاعدة ، ونظام الخلافة الاسلامية الشوروية هو الشاوذ والاستثناء! . . .

#### \*\*\*

عندما اشتدت حملة الثائرين على عثمان بن عفان ، واتهموه بالضعف الذى بلغ حد ترك خاتمه لكاتبه مروان ابن الحكم ، كى يكتب الى عامل مصر أن يقتل القرائد الذين ثاروا ، بينما عثمان قد وعدهم خيرا ، وحملهم وعودا برفع المظالم التى منها يشكون ، ثم يختم مروان الكتاب بخاتم عثمان ، ويرسله على راحلته ومع غلامه . . عند ذلك طلب الثائرون من عثمان اعتزال الخلافة ، لانه أن كان قد علم بنبا الكتاب فقد فسق ، وان لم يكن يعلم فقد ضعف عن تولى ما فوض له المسلمون من المهام . . فرفض عثمان ، وقال قولته الشهيرة : انى « لن انزع فرفض عثمان ، وقال قولته الشهيرة : انى « لن انزع

لهم رداء الله الذي كساني! (٤٣) » ، وعند ذلك تسوروا عليه داره وقتلوه . .

منذ ذلك التاريخ ، وتلك الواقعة ، نستطيع القول بأنه قد ظهرت في دولة الخلافة ، وفي الفسكر الاسلامي نظريتان:

الاولى: ترى أن الامام ، حتى بعد بيعته والعقد له ، لا يزال خاضعا لرقابة الامة ، وحسابها ، ومن ثم فان حقها في عزله والثورة عليه قائم لا تبديل فيه ولا تغيير ، ولقد كانت هذه هى نظرية الذين طالبوا باعتزال عثمان لامر المؤمنين ...

والثانية: ترى ان الخلافة قميص سربل الله به الامام، والرعية التي اختارت لم يعد من حقها ان تعزل ، وهذه النظرية التي هي اقرب الى القول « بالحق الالهي » منها الى القول « بالحق الالهي المان الله الله عثمان الى القول « بالحق الطبيعي » هي التي قال بها عثمان ابن عفان مه ،

ولذلك فاننا نستطيع القول أن المعتزلة ، وكل الذين دافعوا عن حق الامة الدائم في الرقابة على الامام ، وفي خلعه اذا أحدث أو حدث له مايوجب الخلع ، كانوا الامتداد الفكرى والعملي لتلك النظرية والمدوقف الذي نشأ على عهد عثمان ، كما كان خصوم هذا الحق مدن حقوق الامة الامتداد لفكر عثمان وموقفه مدن هذا الموضوع ...

ولقد قال المعتزلة بأن خلع الامام حق من حقوق الامة، لان فلسفة الاختيار الذي يتم من الامة تقتضي انه: كما

<sup>(</sup>٣٤) (الامامة والسياسة) جراص ٣٣ ، ٧٧ .

أن لها أن تولى فأن لها أن تعزل وتغير .. فبينما قالت الشيعة: أنه يولى - « بفتح اللام المشددة » - من قبل الله ، ومن ثم فلا يعزل .. قالت المعتزلة: « أنه يولى - « بفتح اللام مشددة » - وينصب كالامير ، وأن أهال الصلاح والعلم بنصبونه أماما (٤٤) .. وأنه يستند الى جماعة المسلمين الذين لهم أقامته (٥٥) » .. فمصدل سلطته ، أذا ، هي الامة ..

كما أقروا حق الامة فى الرقابة عليه ، بل وتأديبسه والاخد على يديه ، وذلك ردا على الشيعة الذين انكروا حق الامة فى ذلك ، وردا كذلك على من قال ، من أصحاب الحديث ، قولا يجعل الخضوع المطلق والاستسلام الدائم للامام هو الموقف الاسلم والسليم .. قال المعتزلة : ان ( الامام يأخذ على يده العلماء والصالحون ، ينبهونه على غلطه ، ويردونه عن باطله ، ويذكرونه بما زل عنه ، وان زاغ عن طريق الحق استبدلوا به .. أما قول من قال : انه يأخذ على يد غيره ، ولا يؤخذ على يده ، ولا يعزل ، فغير مسلم .. » (٢١) .

ولما منعت الشيعة أن تكون سلطة الامة أعلى من سلطة الامام ، في التأديب والعزل ، وقالوا: أنه هو الذي يحاكم الناس ، فلا يصح اخضاعه لسلطة تحاكمه ، والا كان محتاجا لامام آخر يحاكمه ، وهكذا يحتاج الآخر الي ثالث .. النح .. النح .. قالت المعتزلة: أن حق الاماء

فى عزل الامام بجب أن لا ينازع ، أما محاكمته فيجب أن يعهد بها الى الامام الجديد ، لان ذنب الامام اذا بلغ حد الفسيق أو استوجب اقامة الحد عليه وجب عزله ، وكانت محاكمته الى الامام الجديد . . (٤٧) ، لانه « اذا كانت الامة تقيمه اماما ليقيم الحدود ، فما الذى يمنع اذا وقع منه ما يوجب الحد أن تقيم اماما سواه ، فيقيم عليسه الحد ؟ تم كذلك أبدا يفعل فى الاوقات اذا عرض عليسه هذا الفعل ، فلا يؤدى ذلك الى ائمة لا نهاية لهم » (٨٨) ، كما زعمت الشيعة . .

بل لقد مثل المعتزلة حال الامام اذا وقع منه ماينافى منصبه ومهامه وشروطه بحال الامام اذا مات ، فكما ان الموت يجعل منصب الامام شاغرا ، فكذلك الحدث المخل بمنصب الامامة يجعل هذا المنصب شاغرا ، مما يستوجب اقامة امام جديد بعد عزل الامام السابق .. وذلك عندهم أمر مجمع عليه « لانه لا خلاف أنه متى ظهر من الامام مايوجب خلعه ، ان الواجب على المسلمين اقامة أمام سواه ، وان ذلك بمنزلة موته! » (٤٩) .

هذا عن حق الامة في عزل الامام ، من حيث المبدأ . . اما عن الاسباب التي تجعل هذا الحق للامة ، أو ، بمعنى ادق ، التي تخرج هذا الحق من دائرة « القــوة » الى دائرة « الفعل » فهي وقوع حدث يستوجب الخليع ، اذ لا عزل الا بحدث ، ولا يمكن أن يكون العزل متروكيا

<sup>(</sup>٤٤) ( المغنى ) جد ٢٠ ق ١ ص ١٢ ، ٩٣ .

<sup>(</sup>٥٤) المصدر السابق جر ٢٠ ق ٢ ص ١٦٦٠

<sup>(</sup>٢٦) المصدر السابق جر ٢٠ ق ١ ص ٢٩٠

<sup>(</sup>٤٧) المصدر السابق . جد ٢٠ ق ١ ص ٥٣٠

<sup>(</sup>٤٨) المصدر السابق • ج ٢٠ ق ١ ص ٢١٠ •

<sup>(</sup>٤٩) المصدر السابق جر ٢٠ ق ٢ ص ٤١ .

للاهواء ، ولا للافراد ، وانما هو حق لاهل الاختيار ، ينهض به ممثلوهم ، على نحو مايحدث في الاختيار والترشيح والبيعة والعقد .. هذا ما اتفق عليسه كل الذين اعترفوا للامة بهذا الحق .. فالباقلاني ، مسن الاشعرية ، يسأل:

ــ « هل تملك الامة فسيخ العقد على الامام من غير حدث يوجب خلعه ، كما أنها تملك العقد له » كَا

رأبو يعلى ، من أصحاب العدايث ، يقول . « والامامة اذا انعقدت لم يكن لاحد فسنخها من غير أن يكون هناك حادث يوجب الفسيخ . . » (١٥١) ، كما يقول القاضي عدد الجبار: ان الشرع قد أوجب في الامام « انه لا يخلع الا عن فسيق " وهو في ذلك يفارق منصب الامارة والامير وغيره من المناحسب ، التي يجوز فيها العزل دون فسدق او حدث ، فلقد « ثبت بالشرع ، في الامامة ، ان الخلع والازالة لا تجوز من غير حدث . . وان خلعه لا يجوز مدع السلامة ، لاجماعهم على ذلك » . . أما الدليل الشرعى الدى يقدمه القاضى عبد الجبار ، فهو ماحدث على عهد عثمان ، لانهم قد انقسموا يومئد الى فريقين اثنين :الذين راوا أنه قد أحدث أحداثا تستوجب الخلع طالبوا بخلعه ، والذين أنكروا احداثه لاحداث تستوجب الخلع أنكروا طلب خلعه ، ولم يكن هناك فريق ثالث . . يقول القاضى : « . . النهم اختلفوا في أيام عثمان على قولين ، لا ثالث لهما: أما من يقول: أنه أحدث مايوجب خلعه . وأما من

يقول: لم يحدث حدثا، فلا يجوز خلعه. فما خرج من هذين القولين فهو باطل بالاتفاق . . » (٥٢) .

ولقاد قلنا: أن خلع الامام يحب أن يتم بطريق منظم كما يتم اختياره وترشيحه والعقد له بطريق منظم ، ورغم ندرة المحديث عن الهيئات والتنظيمات الدستورية في العكر الاسلامي ، واختفائها من الواقع العملى للحياة السياسية التي غلب عليها الاستبداد بالسلطة ، الا أن المعتزلة يشيرون الى ضرورة ذلك التنظيم واختصاصه بخلع الامسام ، فيقولون ردا على الشبيعة الذين ينكرون مبدأ وقوع الخطأ من الامام ، ومن ثم ينكرون عزله : « . . فيجوز في الامام أن يخطىء ، ويكون هناك من ينبهه ويقومه ، وهم الامة والعلماء الذين يبينون له موضع الخطأ ويعداون به الى الصواب. ولسنا نعنى بذلك اجتماع الامة ، وانما نريد فرقة ممن يقرب منه ، ويحضره من العلماء ، ومن يعرف موضع الغلط والتنبيه عليه ، لان ذلك عندنا يقوم مقام تنبيه الامة ، لانه لابد من دليل ظاهر على موضع الخطأ منه . لانه لا يخلو ما أخطأ فيه من أن يكون من بساب الاجتهاد ، فما هذا حاله لا ينسب فيه الى الغلط ، بل يعجوز أن يكون مصيبا ، وان كان متخالفا لفيره من المجتهدين وأن كان من باب الادلة فلابد من أن يكون الدليل ظاهرا. فاذا نبهه العلماء صار ذلك تقويما له ، واستدرك على نفسه ، فان لم يفعل خرج عن كونه اماما ، ولزم اقامية غيره . . ۱ (۲۰) « . . .

<sup>(</sup>۵۰) (التمهيد) ص ۱۷۹ ٠

<sup>(</sup>۱ د) (كتاب الامامة) لابي يعلى • ص ١١٣٠ •

<sup>(</sup>۲۰) ( اللغني ) جو ۲۰ ق ۱ ص ۲۰۰۵ ، ۲۰۰۹ ،

<sup>(</sup>۵۲) المصدر انسابق . بد ۱۵ می ۱۵۲ .

فالطلوب هنا هو: فرقة وجماعة وهيئة قائمة في العاصمة ، وقريبة من الامام ، ومن أعضائها: العلماء ، وأهل الخبرة والاختصاص في المواطن والفروع التي تحدث فيها أخطاء الامام ، أي « من يعرف موضع الفلط والتنبيه عليه » . . ولهذه الهيئة أن تنظر ، فأن كان الحدث عن اجتهاد ، فلا يجب أن يؤاخذ الامام ، والا فأن لها أن تنبه وتحذر وتنذر ، فأن استجاب استمر على امامته ، والا خرج عن كونه اماما ولزم اقامة غيره . .

ولقد اتفق المعتزلة على أن الاحداث التى ينعزل لها الامام هى التى تبلغ درجة الفسق أو مايجرى مجرى الفسق واستندوا فى ذلك الى اجماعالصحابة وقالوا: لقد « ثبت باجماع الصحابة أن الامام يجب أن يخلع بحدث يجرى مجرى الفسق ، لانه لا خلاف بين الصحابة فى ذلك وانما اختلفوا فى أمر عثمان : هل أحدث حدثا يوجب خلعه ؟ أم لم يحدث ؟ » (٥٤) .

وليس ضروريا أن يبلغ في الفسق حد الكفر ، كما اشترط ذلك نفر من أصحاب الحديث ، لان مادون الكفر من الفسق يقدح في عدالته (٥٥) ، فالنهى عن المنكر ، مثلا ، واجب عليه ، فاذا ترك النهى عنه كان ذلك فساتا يوجب عزله . . (٥٦) ، وكما يكون الفسق بالذنب الكبير يقترفه بجوارحه كذلك اعتبر المعتزلة ان الاعتقاد اللهاسد المجانب لمذهب أهل الحق يعد فسقا ينعزل له الامام . . (٥٧) ،

ولما كان عزل الامام يتم بواسطة ممثلى الامة ، فان هذا العزل يتم بظهور الفسق عليه ومنه ، لا بنفس الفسدة اذا كان خفيا مستترا ، لانه لا سبيل عندئذ الى طرح قضية عزله على الامة وممثليها (٥٨) . . وفي حال ما اذا ظهر منه الفسق ، ثم تاب منه قبل أن تعزله الامة وتختار لها اماما جديدا ، فمن المعتزلة من يرى ضرورة امضاء عزله ، ومنهم من يعتبر توبته مبررا لاستمراره في الامامة . . (٥٩) .

ومثل الفسق ، فى وجوب عزل الامام: النقص فى بدنه ، الذى يؤثر فى الصفات اللازمة لتمكنه وقلدرته على اداء ما فوضت له الامة من المهام . وهذا النقص كما يكون فى الحواس يكون فى الاعضاء وفى التصرف . . (٦٠).

وكذلك يجب عزل الامام اذا خرج عن العــدل الى الجور ، لانه « أن حكم بالحق استديمت امامته ، وأن حكم بالجور انتقض أمره ، وتعين خلعه . . » (٦١) ، لان المعتزلة يتفقون ، ومعهم غيرهم كثيرون ، على وجوب عزله ، بل والثورة عليه اذا لم يعتزل . .

كذلك قال المعتزلة بخلع الامسام اذا ضعف عن أمر الامة ، وقالوا انه حتى الصحابة الذين لم يقولوا بفسق عثمان ، ومنهم على بن أبى طالب ، ولم يرتبوا القول بعزله على الفسق ، فانهم قالوا بضعفه « عن تدبير الخلافة ،

<sup>(</sup>٤٥) المصدر السابق . ج. ٢٠ ق اص ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٥٥) المصدر السابق · ج · ٢٠ ق ٢ ص ١٧٠ ·

<sup>(</sup>٥٦) (شرح نهج البلاغة) جر ٢ ص ٣٢٣٠

<sup>·</sup> ۱۷۰ ( المننى ) ج · ۲ ق ص ۱۷۰ ·

<sup>(</sup>۸۵) الصدر السابق · ج · ۲ ق ۲ ص ۱۷۰ ·

<sup>(</sup>۹۹) المصدر السابق • ج ۲۰ ق ۲ ص ۱۷۱ •

<sup>(</sup>٦٠) ( الإحكام السلطانية ) للمارودي • ص ١٧ •

<sup>(</sup>١١) (شرح نهج البلاغة) جر ٩ ص ١٩٤٠.

وان اهله غلبوا عليه ، واستبدوا بالامر دونه ، فاستعجز ، السلمون ، واستسقطوا رايه ، فصار حُكمه حكم الامام اذا عمى ، او اسره العدو ، فانه ينخلع من الامامة » (٦٢)!

وفى استدلال المعتزلة على مشروعية عزل الامة لامامها اذا حدث منه شيء من ذلك استشهدوا ، وهم يردون على الشيعة ، باحدى خطب على بن ابى طالب فى أهل العراق عندما قال: « . . . وليس يجب انكار أمامة من عقدت له الامامة ، الا : أن يجور في حكم ، أو يعطل حدا ، أو يضعف عن القيام بها . . » (٦٣) .

فهو هنا يذكر من الاسباب الموجبة لعزل الامام عسن الامامة: الجور، وتعطيل الحدود، والضعف عن النهوض مما فوضت له الامة من امورها . . وهو ماقالت به المعتزلة وانكرته الشيعة في قضية عزل الامام . .

وعلى حين اتفقت كلمة المعتزلة في هذه القضية فان أهل السنة ، من الاشعرية واصحاب الحديث قد اختلفوا فيها .. فالإيجى ، في « المواقف » والجرجاني في شرحها بقولان بخلعه وعزله من قبل الأمة اذا حدث منه « مابوجب اختلال أحوال السلمين وانتكاس أمور الذين ، كما كان لهم نصبه واقامته لانتظامها واعلائها .. » ، وفي حالة ما أذا كان خلمه لا بتبسر الا بفتنة \_ « ثورة » \_ وقتال اختار الناس أدنى الضررين ، فأن كان ضرر القتال أخف من ضرر بقائه اختاروا خلمه بالقتال ، والا تحملوه مخافة من ضرر بقائه اختاروا خلمه بالقتال ، والا تحملوه مخافة الضرر الاشد .. (٦٤) ، والبغدادي بقف مع حق الامة

فى عزله ، وكما إن الزيغ عن العدل يوجب عزل الولاة والعمال والقضاة ، فهو كمثلهم .. (٦٥) . وبذلك يقول الجويني أيضا .. (٦٦) ، وهو مذهب ابن حزم ، مسن الظاهرية ، الذي يقول : ان على الامام ان يحكم بالكتاب والسنة « فان زاغ عن شيء منهما منع من ذلك ، واقيم عليه الحد والحق ، فان لم يؤمن اذاه الا بخلعه خلع وولي غيره منهم .. (٦٧) ، فهو يضيف الى الحالات التي يخلع فيها الامام ، غير الفسق .. الخ .. ما اذا خيف منسه الاذي ، ولم تأمن الامة اذاه الا بخلعه .. كما قال الشافعي بعزله للفسق والجرر ، لان الفاسق ليس من أهل الولاية، فكيف ينظر لغيره اذا كان لاينظر لنفسه ؟! (٦٨) .

اما الذين انكروا خلعه ، فيشير الباقلاني الي مذهبهم بقوله: « وقال الجمهور من اهل الاثبات \_ « الصفاتية والمشبهة » \_ واصحاب الحديث: لا ينخلع بهذه الامور \_ « الفسق والظلم وتعطيل الحدود » \_ ولا يجب الخروج عليه ، بل يجب وعظه وتخويفه وترك ظاعته في شيء مما يدعو اليه من معاصي الله . . » كما يقول: « وعند اصحابنا أن حدوث الفسق في الامام ، بعد العقد له ، لا يوجب خلعه ، وأن كان مما لو حدث فيه عند ابتداء العقد لبطل العقد له ووجب العدول عنه . . » (٦٩) .

<sup>·</sup> ١٥٤ ص ع ٠ ج ٥ ص ١٥٤)

<sup>(</sup>٦٣) ( تثبيت دلائل النبوة ) جد ١ ص ٢٨٢ ، ٢٨٣ .

<sup>(</sup>۱۶) (شرح المواقف) مجلد ٣ ص ٢٦٧٠

<sup>(</sup>٥٥) ( أصول الدين ) للبغدادي • ص ٢٧٨ •

<sup>(</sup>٦٦) ( كتاب الارشاد ) ص ٥٢٥ ، ٢٢٦ .

<sup>(</sup>٦٧) ( الفصل في الملل والاهواء والنحل ) جد ؟ ص ١٠٢٠٠

<sup>(</sup>٦٨) (شرح العقائد النفسية) ص ٤٨٨٠ .

<sup>(</sup>PT) ( التمهيد ) ص ٢٨١ ، ١٨٧ ·

فالفسق الظاهر ، والظلم ، وغصب الاموال ، وتناول النفرس المحسرمة ، النفرس المحسرمة ، وتناول النفرس المحسرمة ، وتناول النفرس المحسرمة ، وتناول النفرس المحسومة ، وتنسيع الحقوق ، وتعليل الحدود ، لا وجب خلع عنا الامام الذي يئني تن ذلك ، عند عرائه ، بن يقسولون بوعظه ، وبترك طاعته في « شيء » مما يدعو اليه من معاصي الله . . أي أنهم يبيحون طاعته في « شيء » من المعاصى ، وترك طاعته في « شيء » منها ؟! . .

ويذهب النسفى ، من الماتريدية ، هذا المذهب ، ومعه التفتازانى ، شارح عقائده ، ولكنهما يمعنان فى الغرابة عندما يعللانه بشيوع الحور والفسق فى البلاد بعد الخلفاء الراشدين ، فيقولان : « . . ولا ينعزل الامام بالفسق: أى بالخروج من طاعة الله تعالى ، والحور : أى الظلم على عباد الله تعالى ، لانه قد ظهر الفسق وانتشر الجور من الائمة والامراء بعد الخلفاء الراشدين ، والسلف كانوا ينقادون لهم ، ويقيمون الجمع والاعياد باذنهم ، ولا يرون الخروج عليهم (٧٠) » . فيتجاهلان اجماع سلف الامة على وجوب الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ومذهب أغلب هؤلاء السلف فى وجوب الخروج والسيف لتحقيق هـذه وقوائد الشريفة .

ويذهب هذا الذهب نفر آخرون من اهل السنة ، ولكنهم يمعنون في نوع آخر من الأغراب ، عندمايتجاهلون قول من قال منهم بعزل الامام بالفسيق والجود ،، أو يهونون من رأى هذا الفريق ، فيقول النووى « ١٣١ -- ١٢٧٧ هـ ١٢٣٣ م » : « واجمع اهل السنة أنه

لا ينعزل السلطان بالفسق ، واما الوجه المذكور في كتب الفقه لبعض اصحابنا انه ينعزل - وحكى عن المعتزلة أيضا و نقلف من فريد ، ومديد مرابع من فريد في عنالقاضي عناله أكثر منها في بقائه ، ، » ، وينقل النووى عنالقاضي عياض « ٢٧٦ - ١١٤٩ م » قوله : عياض « ٢٧٦ - ١١٤٩ م » قوله : « وقال جماهير أهل السنة ، من الفقهاء والمحددين والمتكلمين : لاينعزل بالفسق والظلم وتعطيل الحقوق ، ولا يخلع ، ولا يجوز الخروج عليه بذلك ، بل يجب وعظه وتخويفه ، للاحاديث الواردة في ذلك » . .

ويحاول اصحاب هذا المذهب ، مذهب الإجماع على الخضوع والطاعة لائمة الجور الفسقة الظلمة ، يحاولون تفادى حجة من احتج بخروج الحسين وابن الزبير وأهل المدينة على بنى أمية ، وخروج « جماعة عظيمة من التابعين والصدر الاول على الحجاج مع ابن الاشعث » فيقولون : ان هذا الخروج على الحجاج لم يكن لمجرد الفسق ، بل لتغيير الشرع ومظاهرة الكفر .. ولكنهم لم يقولوا : هل كان ذلك هو حال يزيد وعبد الملك بن مروان ، اللذين خرج عليهما الحسين وابن الزبير ؟! .. كما يسلكون للخروج من عليهما الحرج سبيلا آخر عندما يزعمون أن الإجماع على عدم العزل والخروج ، قد تم بعد ذلك العصر الذي خرج فيه : الحسين ، وابن الزبير وابن الاشعث مع اهل الصدر فيه : الحسين ، وابن الزبير وابن الاشعث مع اهل الصدر الذي الأول والتابعين !! (٧١) .

<sup>(</sup>٧٠) ( شرح العقائد النسفية ) ص ١٨٨ ٠

<sup>(</sup>۷۱) (شرح النووی ) علی ( صبحیح مسلم ) جد ۲ ص ۲۲۹ .

ا المعتزلة والثورة

والى مذهب هذا الفريق من الاشموية والماتريدية ذهب اصحاب الحديث ، الذين انكروا عزل الامام بالجور او الفسق ، سواء اكان فسق جارحة أم فسق اعتقاد . « لان فسقه لا يخرجه عن اللة ، ولا يمنعه من النظر فيما نصب له ، فلا يجب خلعه سواء اكان الفسق متعلقا بأفعال الجوارح ، وهو ارتكاب المحظورات . . كاخذ الاموال ، وضرب الابشار ، وتناول النفوس الحرمة ، وتضميع الحقوق ، وتعطيل الحدود ، وشرب الخمور ، ونحسو ذلك . . او كان متعلقا بالاعتقاد ، وهو المتأول لشميهة تعرض يذهب فيها الى خلاف الحق . . » .

ومن عجب ان اصحاب هذا المذهب يوجبون عسرا الامام اذا ضعف بصره (٧٢) ، ولا يوجبون عزله اذا جرحت عدالته ففسق وفجر ، وذهب في الناس مذهب الجود والظلم والاستبداد !؟ ...

وغنى عن التعليق ان هذا المذهب \_ كما يبدو صراحة من تعليل التفتازانى بأن الجور والفسق قد عم بعد عهد الخلفاء الراشدين \_ مستمد من الواقع الظالم والظلم الذى ساد فى فترات معينة ومواطن محددة فى التاريخ السياسى للعرب والمسلمين ، وليس مستمدا من دوح الاسلام رتعاليمه . . فيظل المعتزلة ، ومن وافقهم ، فرسان الدفاع عن الفكر الاسلامى النقى فى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر عندما يوجبون عزل الامام بالفسق ، والجور ، والضعف عن القيام بأمر المسلمين . .

(۷۲) ابو یعلی (کتاب الامامة) ص ۲۱۷، ۲۱۷، و (الاحکام السلطانیة) ص ع ـ ۲ .

اما عن استخدام القوة ، وخاصة القوة المسلحة تسبيل لعزل الامام الفاسق والجائر ـ وهى القضية التى كانوا يسمونها: « السيف » ـ فان الخلاف من حولها يماثل الخلاف على خلع هذا الامام وعزله . . والاشعرى يلخص مقالات الاسلاميين في هذه القضية على هذا النحو:

### ١ ـ مقالة المعتزلة والزيدية والخوارج وكثيرمنالرجئة:

التى اوجبت استخدام السيف فى عزل الامام والثورة عليه ، عند حدوث الاحداث ، بشرط التمكن من الثورة التى تزيل البغى واهله ، وتقيم النظام الحق .. ولقد استدلوا على مقالتهم فى السيف بقـول الله سبحانه: « وتعاونوا على البر والتقوى » (٧٣) ، وقوله: « فقاتلوا التى تبغى حتى تفىء الى أمر الله » (٧٤) . وقول الله لابراهيم عندما ساله عن مكان ذريته من ولاية الامر: « لا ينال عهدى الظالمين » (٧٥) .. (٧٦) ..

والمعتزلة يوجبون الخروج على ائمة الجور ، بل ويرون نصرة الخارجين عليهم « وان كانوا ضالين في عقيده اعتقدوها بشبهة دينية دخلت عليهم » لان الضال بشبهة اعدل واقرب الى الحق من الفاسف المتفلب بغير شبهة ، ولذلك فهم يرون نصرة الخوارج على معاوية ، لانهما كانوا ملتزمين بالدين بينما لم يظهر على معاوية مشل ذلك (٧٧) . . واشترط ابو بكر الاصم ان يكون الخروج

٠ ١٠ : ١١ (٧٣)

<sup>(</sup>٧٤) الحجرات: ٩

<sup>·</sup> ١٢٤ : ١٢٤ .

<sup>(</sup>۷۷) ( مقالات الاسلاميين ) جد ۲ مس ۱٤٠ .

<sup>(</sup>۷۷) (شرح نهج البلاغة) جده ص ۸۸ ، ۷۹ ،

مع امام عادل قد عقد الثوار له البيعة كى يقسودهم فى المخروج .. (٧٨) . والقاضى عبد الجباد يعبر عن داى المعتزله هذا ، ويربطه بتراث المسلمين فى الشوده على ائمة الجود ، فيقول:

( وما يحل لمسلم أن يخلى أئمة الضلالة وولاة الجود اذا وجد أعوانا ، وغلب في ظنه أنه يتمكن من منعهم من الجور ، كما فعل الحسن والحسين ، وكما فعل القراء حين أعانوا أبن الاشعث في الخروج على عبد الملك بن مروان ، وكما فعل أهل المدينة في وقعة الحرة ، وكما فعل أهل المدينة في وقعة الحرة ، وكما فعل عمر بن عبد العزيز ، وكما فعل يزيد بن الوليد بن عبد الملك ، فيما أنكروه من المنكر ، . (٧٩) .

والزيدية بأجمعها قالت بقول المعتزلة هذا ، واشترطوا في الثائرين أن يبلغ عددهم عدد أهل بدر ، ثلثمائة وبضعة عشر ثائرا ، ولقد طبقوا مقالتهم هذه عمليا ، فبللمات فرقتهم بثورة زيد بن على بالكوفة ، ثم أبنه يحيى بن زيد بخراسان (٨٠) ، واستمرت ثوراتهم حتى لقد جعلوا من الخروج واشهار السيف البديل عن العقد بالنسبة للامام ...

وذهبت الخوارج كلها ، كذلك ، هذا المذهب ، فقاله ا بوجوب « ازالة المة الجور ومنعهم أن يكونوا أنمة ، بأى

شيء قدروا عليه ، بالسيف أو بغير السيف . . » (١١) .

وعند الخواراج أن الخروج يجب أذا بلغ المنكرون على ائمة الجور أربعين رجلا ، وهذا هو حد « الشراة » ، وعليهم الخروج : « حتى يموتوا أو يظهر دين الله ويخمد الكفر والجور . . » ولا يحل لهم المقام ألا أذا نقصعدهم عن ثلاثة رجال . . فأن نقصوا عن الثلاثة قعدوا ، وكتموا عقيدتهم ، وكانوا على مسلك « الكتمان » ، أذ مسالك الدين عندهم أربعة : الظهور : وهو قيام دولتهم ونظامهم تحت قيادة أمام اللافاع : وهو التصدى لهجوم الاعداء ، تحت قيادة أمام الدفاع ، كما حدث يوم النهروان عندما قادهم عبد الله بن وهب الراسيمي يوم النهروان عندما قادهم عبد الله بن وهب الراسيمي ضد جيش على بن أبي طااب . والشراء \_ وذكرنا معناه ضد جيش على بن أبي طااب . والشراء \_ وذكرنا معناه \_ واخيرا : الكتمان . . (٨٢) .

## النسيعة ، من غير الزيدية :

وهم يرفضون استخدام السيف ، بل والخروج اصلا الا مع امامهم الفائب المنتظر عندما يظهر (٨٣) ...

### ٣ ـ مقالة أصحاب العدايث وأهل السنة:

الذين انكروا الخروج بالسيف على ائمة الجور ، حتى لو قتل هؤلاء « الائمة » الرجال واسترقوا الذرية وسبوها وقالوا بامامة الفاجر والفاسق!! (٨٤).

هذه هي مقالات فرق الإسلام في السيف ، أي في

<sup>(</sup>۷۸) ( مقالات الاسلاميان ) ج ۲ ص ۱٤٠٠

<sup>(</sup>۷۹) ( تثبیت دلائل النبوة) جر ۲ ص ۷۷۶ ، ۲۷۹ .

<sup>(</sup>۸۰) المصدر السابق • ج ۱ ص ۱۵۰ و ( ثورة زيد بن علی ) ص ۱۸۰) ۱۲۲ ، ۱۹۷۳ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۱۳۹

<sup>(</sup>۱۱) (مقالات الاسلاميين) جد ۱ مس ۲۰۶ .

<sup>(</sup>۱۲) (مقدمة التوحيد وشروحها) ص ٥٠ - ٥٥ -

<sup>(</sup>۱۲۰ ( مقالات الاسلامیین ) جر ۲ ص ۱٤۰ .

<sup>(</sup>١٤٨) المصدر السابق ٠ جـ ١ ص ١٤٨ ، جـ ٢ من ١٤٠ .

الثورة والخروج المسلح على ائمة الجـــرو والفســق والفســـق والفساد . .

#### **学学**

وقضية اخرى قد ارتبطت في الفكر الاسلامي بقبول فكرة الثورة او رفضها ، وجودا وعدما .. تلك هي قضية « المهدى المنتظر » ، الذي سياتي كي يملأ الارض عدلا بعد أن ملئت جورا ..

ومعلوم ومشهور أن هذه الفكرة هي أقدم في التراث الانساني من ظهور الاسلام وظهور الخلاف على الامامة بين الهله .. فلقد عرفها الفرس .. بل وقامت على اساسها عقيدة « المسسيح والخلص » في التراث الديني للعبرانيين ..

والجانب الذي نريد ان نشير اليه هنا من فكرة والجانب الذي نريد ان الطابع المثالي الذي صورت والمهدى والمهدية » هو ان الطابع المثالي الذي سيتحقق به قصة المهدى وظهوره ، والعدل المطلق الذي سيتحقق على بديه ، قد كان رد فعل للظلم والجور الذي استشرى في تلك المجتمعات ، فكانت « المهدية » حلم الانسان في تلك المجتمع سدت فيه سبل العدل والانصاف . ولما عجز هذا الانسان عن تحقيق حلمه في العدل على ارض ولما عجز هذا الانسان عن تحقيق حلمه في العدل على ارض الواقع ، تعلق بهذا الحلم الذي سيحققه ذلك المنتظر في يوم من الايام . ولذلك انتشرت فكرة « المهددي في يوم من الايام . ولذلك انتشرت فكرة « المهددي أنه المحور ، وعارضت استخدام الثورة والسلاح كسديل النمة الجور ، وعارضت استخدام الثورة والسلاح كسديل لتغيير المظالم التي يئن منها الناس . لقد استبدلت هذه الفرق الحلم المثالي بالثورة التي رفضتها ، على حين لم

تنتشر تلك الفكرة المثالية في صفوف الفرق التي مارست محاولات التغيير وسعت سعيا عمليا لاستبدال المظــالم بقدر من العدل ييسر الحياة للانسان ...

فالخوارج ، والزيدية ، لم يعيروا التفاتا لهذه العقيدة، لان ائمتهم الذين شهروا سيوفهم وقاتلوا كانوا هم المهديين الحقيقيين ، بينما انتظر الاخرون مخلصيهم ، ولايزالون حتى الآن ينتظرون! ، وكذلك لم يكن لهده العقيدة شأن يذكر في فكر المعتزلة وحركتهم ، . أما الشريعة الاثنى عشرية ، وأولئك الذين حرموا الخروج ورفضوا السيف من أهل السنة ، فأن قعودهم عن استخدام السيل الثورة في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر جعلهم يحولون طاقات السعى الى العدل عندهم من ميسدان الواقع والتطبيق الى ميدان الحلم والوهم والخيسال الواقع والتطبيق الى ميدان الحلم والوهم والخيسال . . (٨٥) .

بل لقد تمدت هذه الظاهرة نطاق الفرق الى مجال القبائل العربية التى استبعدتها العصبية القرشية عن ميدان السلطة وميزات الحكم ومفائمه .. فالقحطانبون ينتظرون « القحطاني المنتظر » والمضربون ينتظلون « التميمى » ، وكلب تنتظر « الكلبى » (٨٦) .. الخ .. الغر.. لانهم حميعا قد استبعدهم النسابون من القرشية نافلتوا امامهم الطريق الى الخلافة ، نظريا ، كمااستبعدهم الامويون فاغلقوا طريق الحكم في وجوهها عمليا ..

<sup>(</sup> ١٥٥) ( نظرية الامامة عند الشيعة الاثنى عشرية ) ص ٤٠٤ ، ٢٠٥ ، ٤١٧

<sup>(</sup>٨٦) ( السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات ) ص ١٢١ ، ١٢١ .

فصعدوا احساسهم بالظلم والقور والاجباط في شكل هذه العقيدة المثالية التي شاعت في صفو فهم في ذلك الحين .

بل ان هناك فرقا بعينها تراوحت عقيدتها في «المهدى» وتفيرت بتغير موقفها من الثورة وسل السيف ضد ائمة البحور . فالكيسانية ، على عهد محمد بن الحنفية ، ثارت بقيادة المختار الثقفى ، وفي ذلك العهد كان ابن الحنفية ينكر فكرة المهدى ، وير فض تلقيبه بالمهدى ، بالعنى المثالى يتحدث عن المخلص المنتظر ، فلقد قال عندما سلم عليه البعض بقولهم : سلام عليك يا مهدى : « أجل أنا مهدى ، أهدى الى الرشد والخير ، اسمى اسم نبى الله ، وكنيتى كنية نبى الله . فاذا سلم احدكم فليقل : سلام عليك يامهمد ، السلام عليك يا أبا القاسم (٨٧) » . فهو عليك يامهم أن لا سلموا عليه باسم المهدى ، ويغلق الباب منهم أن لا سلموا عليه باسم المهدى ، ويغلق الباب

وعندما فشلت ثورة المختار ، ومات ابن الحنفية ، وساد الاحباط واليأس في الكيسانية ، كفيرها من فرق الشيعة التي اتخذت الامامة امامة دينية ، ورفضت الثورة والخروج ، عند ذلك سادت عقيدة « المهدية » في الكيسانية ، وقالوا: ان مهديهم هو محمد والمهدية » في الكيسانية ، وقالوا: ان مهديهم هو محمد ابن الحنفية ، وأنه حي لم يمت ، في جبل رضوى ، سيعود ليمال الارض عدلا بعد ان ملت جورا . . وقرانا ايبات كثير التي تقول:

هو المهدى خبرناه كمسب الخوالي الخوالي الخوالي

وأثنى في هـــواي على خــيرا

وساءل عن بنى وكيف حالى (٨٨)

اما الذين قبضوا على زمام السلطة واستأثروا بالخلافة فانهم سخروا من هذه العقيدة واصحابها ، وراوا أن المهدى هو من بيده السلطة وتحت امرته الجيوش ... وعن هذا الموقف يعبر على بن الجهم ، شاعر المتوك للعباسي ، عندما يقول:

ورافضة تقول: بشهم رضوى المهام!

امسام من له عشسرون القسا

من الاتراك مشرعة السهام ١٤ (٨٩)

هكذا تفاوت الوقف من عقيدة « الهدى » بتفاوت الموقع من السلطة والموقف من هذه السلطة أيضا:

عبد فالذين استأثروا بها سخروا من هذه العقيدة واصحابها ، وراوا أن القوة في الدولة والجيش لا في هذا الحلم العقيم .

به والله اعتنقوا عقيدة الثورة والخروج على ائمة الجور راوا في ثوراتهم وقادتهم السبيل الوحيد والمعقول للخلاص ، فرفضوا ذلك الحلم أيضا ...

عبد أما الذين أصابهم الظلم والاضطهاد ، وفي ذات الوقت نكصوا عن طريق الثورة والخروج المسلح لتغيير

<sup>·</sup> ۲۹ ، ۱۸ ، سعد ) جد ٥ س ۱۸۷) .

<sup>(</sup>۸۸) ( مروج الذهب ) جد ۲ حس ۱۱ .

<sup>(</sup>۱۹۸) (الاغانی) جا س ۱۹۳۳ .

الفصل الثاني

## حقية المعارضة لبني أمية

يخطىء البعض عندما يعتقد ان المعتزلة كانت فرقسة دينية وفلسفية اكثر منها سياسبة ، ولقد شاع هذا الخطأ حتى اصبح القارىء الذى يقرا عن اصل « الامر بالمعروف والنهى عن المنكر » يظن ان ذلك امر يتعلق بالموعظسة والدفع بالتى هى احسن فى ميدان الاخسلاق الفردية ، أو الاجتماعية على أكثر التقديرات تعميما . . . وأن اصل « المنزنة بين المنزلتين » هو جزء من جدل عقيم يجب أن يوضع حيث توضع آثار العصور القديمة ، وليس فيه مايستحق الاستلهام والاستيحاء . . وأن أصل « المعدل » والقول بالاختيار ، وأن كان هاما فيما يتعلق بالحرية ، الا أنه قد اقتصر فى البحث والتناول على حرية الفرد ازاء خالقه ، وسلطان الخالق على الناس ، دون أن تمتد ابعاد هذا المبحث لتشمل المجتمع بما فيسه من علاقات متعددة الميادين والمجالات . .

وهذا الخطأ الشائع ليس وقفا على المثقفين غسير المتخصصين في الدراسات والعلوم الاسلامية ، بل لقيد اصاب بعض الدراسات الهامة التي ظهرت في هذا الميدان . . فعندما نقرأ مثلا: « أن المعتزلة ينبغى أن ينظر اليهم

واقعهم ، فانهم تعلقوا بهذا الوهم ، وعلقوا امالهمم فى الخلاص على «المهدى» وعقيدة «المهدية» ، وقالوا . «ان طبيعة الوضع الفاسد فى البشر ، البالغة الغابة فى الفساد والغللم .. تقتضى انتظار هذا المصلئ «المهدى » لانقاذ العالم مما هو فيه » .. (٩٠) ، وذلك بدلا من ان يقولوا : ان طبيعة هذا الوضع الفاسد تقتضى الشورة عليه لتفييره واستبداله بوضع اقصرب الى العمدل والانصاف .

والامر الذي يؤكد أن النكوص عن طريق الشورة ، والخوف من مخاطرها هو الذي دفع هذا الفريق الىذلك الموقف هو ما عللوا به فكرة غيبة «المهدى» ، واسبابها ، فهم يجيبون عن سؤال: « ما السبب المانع من ظهوره الماقتضي لفيبته ؟؟ » . بقولهم : « يجب أن يكون السبب في ذلك هو الخوف على النفس ، لانما دون النفس من الآلام يتحمله الامام ، ولا يترك الظهور لاجله . . » (٩١) .

فالفارق بين هذا الموقف الذي يخشى صاحبه على الفسله ، وبين موقف الخوارج في ثورتهم المتصلة ، والزيدية في خروجهم المتكرر ، و المعتزلة في الثورات التم سنتحدث عنها بعد قليل .. هو الفارق بين الذين سلوا السيف كي يغيروا الواقع ، دون وحل من الموت أو رهبة من الحرب ، وبين الذين حولوا الإمامة الى عقيدة روحية ، وعلقوا الإمال في التغيير على عقيدة المهدى وظهوره عندما ياذن الله له بذلك الظهور! ...

<sup>(</sup>٩٠) (عقائد الامامية) ص ٧٨٠

<sup>(</sup>۹۱) ( تلخیص الشافی ) جد ۱ ص ۹۰ ۱ ۱۹ ۰

- اولا - على انهم فرقة دينية فلسفية ، ثم سياستية بعد ذلك » وان مراجعة اصولهم الخمسة تجعلنا لا نحد منها « ما يمكن ان يعتبر مبدا سياسيا الا الامر بالعروف والنهى عن المنكر » ، ومع ذلك فان هذا الاصل ليس سياسيا تماما ، لانهم تناولوه وقالوا به باعتباره « جزءا من الايمان » ، كما ان « بحث مرتكب الكبيرة - « المنزلة بين المنزلتين » - لم يبدا لذاته ، وانما كان فرعا عن البحث في حقيقة الايمان . . » .

عندما نقرا ذلك نقول: ان هذا الخطأ الشائع قد أصاب مثل هذه الدراسة ، ولن يشفع لها أن تقول ، بعد تجريد أصول المعتزلة من الطابع السياسي ، والحكم بأن هذه الفرقة « دينية » أولا ، ثم سياسية بعد ذلك ، لن شفع لهذا الخطأ القول بأن « المعتزلة قد أبدوا آراءهم السياسية في أكثر المسائل التي كانت موضع بحث في هذا العصر ، واشتركوا أيضا في السياسة العملية ، فسكان أثرهم أذن في ناحبتم السياسة النظرية والعمليدة اثرا خطيرا . . » (٩٢) .

ولقد كان باستطاعتنا أن نحيل في نقض هذا الخطأ على ما قدمناه في القسم الأول من هذه الدراسة عن المعتزلة ، ونشأتهم السياسية ، وأن اسبهم في تبديد هذا الوهم ، ما ثبت في هذا البحث ، من أن نشأة كل الفرق الهامة في الاسلام أنما كانت نشأة سياسية ، وأن السياسة ، والامامة بالذات ، هي التي فرقت المسلمين فرقا ، ووحدت الجماعات والافراد في فرقة أو مذهب متحد ، وأن المسائل

(۹۲) ( النظريات السياسية الاسالامية ) ص ١٥٠٠

الدينية المحضة لم تكن سببا في نشأة فرقة من الفرق الاساسية في يوم من الايام، فقضية « التشريب والتنزيه »، رغم اهميتها وحساسيتها ، لتعلقها بتصور الناس لذات الههم ، لم تفرق المسلمين كمسا فرقتهم الامامة . . بل وجدنا في صفوف الشيعة « مجسسمة » و « منزهة » ، جمعهم مذهب واحد في الامامة ، ولم يفرق بينهم التشبيه والتنزيه ، حتى كان هشام بن الحكم من رؤوس المجسمة ، وامامه جعفر الصادق من المنزهين . . ووجدنا في صفوف الخوارج أغلبية تقول بالاختيار ، واقلبة لا تقول به ، ولكن جمعهم مذهب واحسد في الامامة والضروح على ائمة الجور والفساد . .

فلقد كانت السياسة ، اذن ، والامامة بوجه اخص ، هى المحك الذى ولد شرارات الفرق والمذاهب فى الاسلام، ولقد ثبت من اشاراتنا الى أصول المعتزلة الخمسة فى القسم الاول من هذه الدراسة الطبيعية السياسية فى فى هذه الاصول ، والعامل السياسي فى نشأتها وتبلورها وتطورها ...

كما أن الابواب والفصول التي عرضنا فيها نظهه للمامة وفلسفة الحكم وأصوله عند المعتزلة ، مقارنة بها عند الفرق الاخرى ، تثبت دور العامل السياسي في نشأة هذا الفكر ، وتجعل منه دورا أساسيا ، وليس ثانويا أو تابعا ، كما توحى الافكار الخاطئة التي شاعت في هذا الوضوع .

وكما قدمنا ، فلقد كان باستطاعتنا ان نحيل في نقض هذا الخطأ على ما قدمناه في هذا البحث . . وكان ذلك

كافيا في تصحيح التصور لدور المعتزلة في الفكر السياسي الاسلامي .. ولكننا لو وقعنا عند هذا لكان كافيا في الراز دور المعتزلة كمفكرين سياسيين ، لهم في السياسة وقضاياها الاساسية فلسفة ونمطا من انماط التفكير ، ولبعيت بعد ذلك ثفرة تتمثل في غياب الاجابة على هذا السؤال : هل كان المعتزلة \_ كساسة \_ مجرد فلاسفة سياسيين ؟ احترفوا صناعة الفكر السياسي عندما عرضوا لقضايا السياسة ؟ ام كانوا مشتغلين بالسياسة ، خرجوا بفكرهم من ميادان النظر الي حيز الواقع در التطبق ؟؟

وعلى سبيل المثال . . فهم عندما قالوا بوجوب خلم الامام الجائر والثورة عليه . . هل قالوا ذلك ابراء للذمة فقط ، وكنوع من انواع « الترف الفكرى » – فى حقل الثورة – بتعبيرنا المعاصر ؟ ام انهم مارسوا العمل الثورى، وكان لهم شرف محاولة وضع فلسفتهم السياسية موضع التطبيق والتحقيق ؟؟.

ونحن نعتقد أن الإجابة على هذا السؤال ، وسلط الثغرة التى تتمثل فى بقائه دون أجابة ، هو وحده الكفيل بتصحيح الخطأ الذى شاع فصنف المعتزلة فى الفرق الدينية الفلسفية أولا ، والسياسية ثانيا ، ومن ثم فهو السبيل لتصحيح صورة المعتزلة ، واكتمال عناصرها فى تصور الباحثين بهذا الميدان .. وهذه هى مهمة هلا القسم من أقسام هذا البحث ..

於學生

لقد نشأت المعتزلة في العهد الاموى ، وكان لابد لها أن

تقيم عملية انتقال السلطة من دولة الخلافة الراشدة الى بنى امية ، خصوصا وان ذلك الانتقال قد غير في طبيعة السلطة وشكلها ، فطبعها بطابع الملكية الوراثية، واستبدل مضمون الشورى بالجبرية والاستبداد . .

ووسط ذلك الصراع الذي احتدم حول هدده القضية ، بين الخوارج والشيعة والمرجئة ، أدلى المعتزلة بدلوهم في هذا الامر ...

كانت الخوارج قد حكمت بكفر بنى امية ـ كفر شرك أو كفر نعمة ، على خلاف فى ذلك ـ لانهم مرتكبو كبيرة . بل كبائر . .

وكانت الشيعة قد حكمت بكفر كل الصحابة فيما عدا النفر القليل الذين مالت قلوبهم لتنصيب على اماما ، وفيما عدا الشيعة التى تكونت من بعد . .

وكانت المرجنة قد لجأت الى وضع الاحاديث النسوية كى تبرر انتقال السلطة لمعاوية ، وتضع له فى الاسسلام مركزا فريدا يبز به أئمة الشيعة ، بمن فيهم على بن ابى طالب . . فنسبوا الى ابن عمر أنه قد روى عن الرسول عليه الصلاة والسلام قوله لمعاوية : « يا معاوية انت منى وانامنك ، لتزاحمنى على باب الحنة كهاتين . . واشار باصبعه الوسطى والتى تليها » ! وكأنهم قد ارادوا بهذا الحديث الموضوع الرد على تفسير الشيعة ـ او وضعها \_ لحديث النبى الى على بقوله : « انت منى بمنزلة هارون من موسى . . الخ » ، وحديث الغدير : « من كنت مولاه فعلى مولاه . . » !

ونسبوا الى ابى الدرداء رواية يقول فيها : دخـــل

الرسول على أم حبيبة وعندها معاوية \_ وهي زوج الرسول واخت معاوية \_ فقال لها الرسول: « أو تحبينه يا أم حبيبة ؟ فقالت: أي والله يارسول الله ، قال: فأحبيه فاني أحب معاوية ، وأحب من يحبه ، وجبريل وميكائيل يحبان معاوية ، والله عز وجل أشد حبا لمعاوية من جبريل وميكائيل »! . . وهم يردون بذلك على الاحاديث المسابهة وميكائيل »! . . وهم يردون بذلك على الاحاديث المسابهة التي روتها الشيعة في مناقب على ، والتي لا تختلف الافي استبدال اسم معاوية بعلى ، تقريبا ؟! . .

ونسبوا الى العرباض بن سارية أنه سمع الرسدول يقول: « اللهم علم معاوية الكتاب ، ومكن له في البلاد ، وقه العذاب » . . فأشاروا الى أن النبى دعا له بالخلافة

ونسبوا الى عبد الله بن عمر قوله: كنت مع رسول الله فقال: « يطلع عليكم من هذا الباب رجل من أهل الجنة » فطلع معاوية ، ثم قال من الفد مثل ذلك ، فطلع معاوية ، فقال رجل: يارسول الله هو هذا ؟ قال: نعم »!

ومن الطريف في قصة وضع الاحاديث انه قد جاء من نسب الى عبد الله بن عمر ذاته قوله: «كنت مع رسول الله ، فقال: «يطلع عليكم من هذا الفج رجل من أمتى يبعث يوم القيامة على غير ملتى - أو على غير سنتى ... فطلع معاوية . فقال: هو هذا »!

كما قد جاء من نسب الى ابن مسعود قوله: «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « اذا رأيتم معساوية على منبرى هذا فاقتلوه! » (٩٣) .

(۹۳) أنظر في كل هذه الاحاديث (كتاب الامامة ) لابي يعلى · س ۲۰۸ ـ ۲۱۰ ( فصل في امامة معاوية ) ·

وسط هـ الصراع الفكرى ـ الذى امتهنت بعض اطرافه قدسية المحديث وعقول الامة ، والذى بلغ حـ الحرب والثورة الخارجية المستمرة ، حاول المعتزلة ، بالعقل والمنطق ، ان يقدموا تقييما للدولة الاموية، ويحددوا الموقف منها ، في ضوء اصولهم الفكرية التي كونت مذهب فرقتهم وتيارهم الفكرى . ولقد جاء تقييمهم لها في سياق تقييمهم لتطور قضية السلطة والخلافة مند ان نشأت عقب وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام . وهم قد قسموا ذلك التطور الى «طبقات» ، اى اجيال ومراحل وفترات . .

فهناك عصر النبوة وأبى بكر وعمر والسنوات الست الاولى من حكم عثمان .. وهو عصر التوحيد ، والالفة ، واجتماع الكلمة على الكتاب والسنة ..

ثم عصر الاحداث التي أناها عثمان ، والتي انتهت بقتله . . وتنصيب على بن أبي طالب خليفة على المسلمين . .

ثم عصر على ، الذي تميز بالفتن المتصلة والحروب المترادفة ، والذي استمر حتى استشهد على يد اشقى المخلق : ابن ملجم . . !

ثم عصر الدولة الاموية ، الذي بدأ رسميا عندما تنازل الحسن بن على لمعاوية بن أبي سفيان عن الامرة ، فيما سمى « بعام الجماعة » ، والجاحظ يوجز تقييم المعتزلة ، الذي اتفقوا عليه جميعا ، لهذا العصر فيقول : « فعندما استوى معاوية على الملك ، واستبد على بقية الشورى ، وعلى جماعة المسلمين من الانصار والمهاجرين في المام الذي سموه عام المجماعة ، وما كان عام جماعة ، بل كان

عام فرقة وقهر وجبرية وغلبة ، والعام الذي تحولت فيه الإمامة ملكا كسرويا ، والخلافة غصباً قيضريا ، ولم يعد ذلك أجمع: الضلال والفسيق ١٠٠ (١٩٤) ".

فدولة بني أمية وحكامها وولاتها ، يحكم عليها المعتزلة \_ في الجملة \_ بالضلال والفسق ، لانها قامت على ذنب من الذنوب الكبائر ، وهو تحويل الخلافة الشوروية الى ملك وراثى عضود ، ولانها مارست من المظالم والكبائر ما امتلأت به صدحائف آثار كثيرة من كتب اعمل الاعتزال . .

فمعاوية: استلحق زياد بن سمية ، فخالف قسول الرسول عن أن الولد للفراش ٠٠ وقتــل حجر بن عــدى و صحبه . . واعطى مصر لعمرو بن العاص طعمة واقطاعا لقاء مكره وایاه بعلی بن أبی طالب فی صِفین و قبلها وبعدها .. وعطل الحدود بالشفاعة والقرابة .. واستبد بأموال الامة فتصرف فيها اعطاء ومنعا كما شاء ٠٠ وأورث الملك. لابنه يزيد . . فأحدث بذلك : ومثله كثير معه ـ حسب قول الجاحظ \_ : « أول كفرة كانت في الامة »! وممن كل ذلك ؟ ممن يدعى امامتها ، والخلافة عليها ؟! . . »

ويزيد بن معاوية: كان منه ماكان ، غزا مكة ورمي الكعبة وهدم بيت الله الحرام . . وقتل الحسين . . وعاث في الدولة فسادا طفحت به كتب التاريخ ٠٠!

وكذنك صنعت المروانية ، خلا عمر بن عبد العزيز ، ويزيد بن الوليد «الناقص » ٠٠

هذا هو تقييم المعتزلة لمعاوية ، واغتصابه سـالطة الخلافة ، وتغييره مضمونها وشكلها ، وما أحدث في البلاد

· ١٨٩ · ١٦ - ١٤ ، ١١ - ٧ ص ٧ - ١١ ، ١٤ - ١٦ ، ١٨٩ ·

من أحداث ، وتقييمهم للدولة الاموية . . وهو تقييم قد اتفقوا عليه ، لانه كان منبع أصل « المنزلة بين المنزلتين » الذي هو أحد أصولهم الخمسة...

فالخياط يقول عن الحكم بفسق معاوية وبنى امية والبراءة منهم: « هذا قول لا تبرأ المعتزلة منه ، ولاتعتذر من القول به! » (٩٥).

وابن أبى الحديد تقول: « لقد اتفقت المعتزلة على أن امراء بنى امية كانوا فجارا ، عدا عثمان وعمر بن عبد العزيز ، ويزيد بن الوليد . . » (٩٦) .

وابو على الجبائي ، يفسيقهم ، ويعجب من فيرقة إلا النوابت » 6 أهل الحشو 6 الذين ينكرون البراءة منهم ٠٠ (٩٧) . ويرى أن بيعة الحسن بن على لمعاوية باطلة لانها « وقعت على حد الاكراه ، لظهور اهـل الشام وقهرهم ، وخوف القتل لو وقع الامتناع على [السعة . . » (٩٨) .

والقاضى عبد الجبارينكرأن يكون «عام الجماعة » وما فيه من البيعة لمعاوية مسوغا لشرعية خلافته ، لانه مفتقد لشروط الامامة ، مرتكب لامور تستوجب فسقه ، اعمها اغتصاب السلطة بالقتل والقتال . . ولان الاجماع ﴿ الزعوم لم يقع ، فكان هناك من ينكر عليه حتى في حضرته أوكان هناك الحسين والحسين ومحمد بن على بن الحنفية

٠ (٩٥) ( الانتصار ) ص ٩٨ .

<sup>(</sup>٩٦) (شرح نهج البلاغة) جد ٧ ص ٩٠٩ .

<sup>﴿ (</sup>٩٧) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٩٧٨ . ﴿ (٩٨) ( المغنى ) ج ٢٠ ق ٢ ص ١٤٦ .

وابن عباس واخوته ، وغيرهم كثيرون يظهـــرون ذمــه والوقيعة فيه . .

كما روى القاضى عن شيوخه ، وقال هو كذلك : ان فسق معاوية ودولة بنى امية لا خلاف فيه ، وانما الخلاف هو في كفر معاوية ، اذ ان البعض يشكك في اسلامه ؟! (٩٩) .

والمعتزلة وان اختلفوا مع الخوارج ، الا انهم في تقييمهم للفرق والمواقف السياسية فضلوا الخوارج بملا لا بقارن على الامويين ، فالخوارج كانوا زهادا خشنين في الدين ، ملتزمين بناموسه ، ينهون عن المنكر ، ويوجبون الخروج على ائمة الجور ، ويطلبون الحق ، ويحامون عن عقيدة اعتقدوها ، وان اخطاوا فيها .. اما معاوية : فلم بكن يطلب الحق ، ولا يحامى عن اعتقاد ، بل كان همه توطيد اللك ، حتى سلك الى ذلك كل سبيل .. (1.0) . أوطيد اللك ، حتى سلك الى ذلك كل سبيل .. (1.0) .

وبينما كانت الخوارج تدعو الى الساواة على اساس الدين والعقيدة ، وتزهد في عرض الدنيا ، عمل الأمويون على استرقاق حمهور كبير من المسلمين ، بالعصبية القبلة فورا ، وبالاستعباد المالي طورا آخر ، فكانوا يختمون اعناق المسلمين ، من الوالي ، وبوسمونهم كما توسسم الخيل ، علامة لاستعبادهم ، وكانوا بيعون الناس في الذيل ، علامة لاستعبادهم ، وكانوا بيعون الناس في الدين ، أن هم عجزوا عن الوقاء به ، كما كان الأمر في الرق عند الرومان ! بل لقد باع الحجاج بعض خصورا ساعلته السياسيين كما يباع الرقق . . وعندما حيا، ساعلته السياسيين كما يباع الرقق . . وعندما حيا،

مسلم بن عقبة ، والى المدينة ، ليأخذ بيعة اهلها ليزيد بن معاوية ، جعلهم يبايعون ـ فى مسجد رسول الله ـ «على أن كلا منهم عبد قن لامير المؤمنين يزيد بن معاوية! » وام يستثن من ذلك الا الحسين بن على الذي بايعة على انه اخوه وابن عمه! (١٠١) .

وجدير بنا أن نتنبه إلى أن هذا التقييم هـ و تقييم سياسية ، سياسي ، لدولة سياسية ، نبع من اسباب سياسية ، فنقطة انطلاق المعتزلة في ادانتهم للدولة الامسوية هي اغتصاب الامويين للسلطة ، وتحويل الخلافة من خلافة شوروية إلى ملك وراثي عضود ارتكبوا في ظله ما يرتكبه اللوك وسنعوا ما يصنعه الجبارون ...

فلم يكن خلاف المعتزلة مع بنى امية على توحيد الله او نبوة رسوله ، اذ هم يقولون: « ان الملوك من بنى امية ما كانوا ملحدة ولا زنادقة ولا اعداء لرسول الله ، بل كانوا على ملة الاسلام ، ويحبون رسول الله ودينه ، ويبرؤون من اعدائه » . . ثم يحدد المعتزلة نقطة الخلاف ، فيقولون عن هؤلاء الملوك : « ولكنهم شابوا ذلك بحب الدنيا ، وايثار العاجلة ، وقتل من يأمرهم بالقسط من الناس ، وغير ذلك من الكبائر والمناكير التى ارتكبوها . . »

وهم لا يبخسون معاوية حقه في الممل الذي نهض به في الدولة ، قبل اغتصابه السلطة ، فيعتر فون بأن «معاوية قد استعمله رسول الله ، واستعمله غير واحد من الخلفاء بعده على ثفور الروم ، فضبطها ، وفتح الفتوح ، وغزا معه في تلك المفازى خلق كثير من المهاجسرين

<sup>(</sup>۹۹) المصادر السابق جر ۴۰ ق ۱ ص ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، و جد ۲۰ ق ۱ می ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، و جد ۲۰ ق ۱ می ۱۹۹ ، و جد ۲۰ ق ۱ می ۱۹۹ ، و جد ۲۰ و جد

<sup>(</sup>۱۰۱) الصدر السابق · ج ١٥ ص ١٤٢ ·

والانصار والبدريين ، وكانت فيه عفة عن أموالهم ، وكان عمر كثير التصفح لاحوال العمال والاستبدال بهم ، فما وجد عليه ولا استبدل به . فلما مضى عثمان كان من أس معاوية ما كان من الخلاف على أمير المؤمنين « على » . . فأحبط عمله ، وضل ضلالا بعيدا . . » (١٠٢) .

فهو تقييم سياسى ، من منطلق سياسى ، يراهم ملوكا وولاة وأمراء ، فسقة ، فقدوا شرط العدالة ، ومن ثم فأن الخروج عليهم ، والثورة ضدهم ، عند التمكن . واجب على المسلمين ..

ذلك هو تقييم المعتزلة لدولة بني أمية .

#### 茶茶茶

ولم تكن نشأة هذا التقييم تالية ولا مصاحبة لانشقاق المعتزلة عن اصحاب الحسن البصرى وعامل الذي شاركوهم القول بالمدل والتوحيد ، أى أن هذا التقييم ، الذي يرى عدم صلاح الامويين للحكم ، لم يكن خاصاب بمن قال « بالمنزلة بين المنزلتين » ، لاننا نجلد الحسن البصرى للوهو الذي يقول بنفاق مرتكب الكبيرة للقف من الدولة الاموية موقف النقد والاتهام والعداء ، وأن اختلف مع بعض المعتزلة في الموقف من بعض الشورات التي شبت ضد الامويين ، والتي أيدوها وتحفظ الحسن بشأن تأييدها ونصرتها . . أما العداء للسلطة الاموية ، والقول باغتصاب الامويين للسلطة ، وتحويلهم لها من خلافة الى ملك ، وادانة ظلمهم ، وفضح مظالهم ، فالحسن خلافة الى ملك ، وادانة ظلمهم ، وفضح مظالهم ، فالحسن

وعامة من قال بالعدل والتوحيد يتفقون فيها مع المعتزلة كل الاتفاق . .

فهو يرى أن الذى « أفسد أمر هذه الامة أثنان : عمرو أبن العاص ، يوم أشار على معاوية برفع المسلحف ، والمفيرة بن شعبة حين أشار على معاوية بالبيعة ليزيد ، ولولا ذلك لكانت شورى الى يوم القيامة » (١٠٣) ... فيتفق مع المعتزلة ، أو يتفسق معه المعتزلة في ادانة اغتصاب السلطة ، وتفيير شكلها ومضمونها على يسد الاموسن .

وهو يدين معاوية عندما يقول: «اربع خصال كن فى معاوية لو لم تكن فيه الا واحدة لكانت موبقة: انتزاؤه على هذه الامة بالسيف حتى أخذ الامر من غير مشورة ، وفيهم بقايا الصحابة وذوو الفضيلة ، واستخلافه بعده ابنه ، وادعاؤه زيادا ، وقتله حجرا واصحاب حجر . فيا ويلا له من حجر واصحاب حجر عبد والسلطة الى بنى حجر !! » (١٠٤) . فيشخص انتقال السلطة الى بنى امية نفس التشخيص الذى يراه المعتزلة . .

وهو يدين الفئة من الفقهاء الذين حسنت علاقته-م بينى أمية ، فالتمسوا لها مايبرر مظالمها وفسوقها ، بينما شفاوا انفسهم وأرادوا أن يشفلوا الناس بالبحث في توافه المسائل وصفائر الامور ، ويدين معهم بنى أمية سادتهم ، فعندما يأتيه وكيع بن أبى الاسود ليسأله : « يا أبا سعيد

<sup>(</sup>۱۰۲) ( تثبیت دلائل النبرة ) جر ۲ ص ۸۱۱ ، ۹۹۲ ، ۹۹۳

<sup>(</sup>١٠٣) ( النظريات السياسية الاسلامية ) من ٦٨ ( والمرجع ينقل عن الريخ الخلفاء ) للسيوطى • ص ٧٩ ) • ( تاريخ الخلفاء ) للسيوطى • ص ٧٩ ) • ( والمرجع ينقل عن تاريخ ادن ( والمرجع ينقل عن تاريخ ادن

الاثير ج ٣ ص ٢٠٩).

ماتقول فى دم البراغيث يصيب الثوب ، إيسلى فيه ؟ » يجيب الحسن ، على مسمع من اصحابه فيقول : «ياعجبا ممن يلغ فى دماء السلمين كأنه كلب ، ثم يسأل عن دم البراغيث !! » وعند ذلك ينهض وكيع فيفادر مجسلس البراغيث !! » وعند ذلك ينهض وكيع فيفادر مجسلس الحسن « يتخلج (٥٠١) فى مشيته كتخلج المجنون »فيشيعه الحسن ، مشيرا اليه ، بقوله : « أن لله فى كل عضو منه الحسن ، مشيرا اليه ، بقوله : « أن لله فى كل عضو منه نعمة فيستعين بها على المعصية . اللهم لا تجعلنا ممسن يتقوى بنعمتك على معصيتك ! » (١٠١) .

وهو يرسم صورة الموك بنى امية وعمالهم وولاتهم على البلاد ، وما استأثروا به من الترف الى درجة التخمة ، وما امتازوا به من المجافاة لخلق الاسلام ، فيقول ، بعد ان تلا قول الله سبحانه : « انا عرضنا الامانة على السماوات والارض والجبال . . (١٠٧) الآية ، يقول : «ان قوما غدوا في المطارف (١٠٨) العتاق ، والعمائم الرقاق، يطلبون الامارات ، ويضيعون الامانات ، يتعرضون للبلاء وهم منه في عافية ، حتى اذا اخافوا من فوقهم من اهل المفة ، وظلموا من تحتهم من اهل الذمة ، اهزلوا دينهم، واسمنوا براذينهم (١٠٩) ، ووسعوا دورهم ، وضيقوا واسمنوا براذينهم (١٠٩) ، ووسعوا دورهم ، وضيقوا قبورهم ، الم ترهم قد جددوا الثياب ، وأخلقوا الدين !! قبورهم ، الم ترهم قد جددوا الثياب ، وأخلقوا الدين !! يتكىء احدهم على شماله ، فيأكل من غير ماله ، طعامه يتكىء احدهم على شماله ، فيأكل من غير ماله ، طعامه غصب ، وخدمه سخرة ، يدعو بحلو بعد حامض ، وبحار

بعد بارد ، ورطب بعد يابس ، حتى اذا اخدته الكظة ، تحشأ من البشم (١١٠) ، ثم قال : ياجارية ، هـاتى حاطوما (١١١) يهضم الطعام! يا أحيمق! لا والله ، ان حاطوما (١١١) يهضم العلعام! يا أحيمق! لا والله ، ان تهضم الا دينك . اين جارك ؟! اين يتيمك ؟! اين مسكينك اين ما اوصاك الله ، عز وجل ، به ؟! .. » (١١٢) .

وعندما يتسليل الحجاج على العراق ، ويلما فيه سيرته التسهيره بحيليته الاشهر ، ياحد الحسين في بعده وذمه ، ولا يحب عن ذلك ابدا ، فيعول فيه . « مازال النصاق معموعا حتى عمم الحجاج عمامه ، وقلله سيفا للمرو النال النال النال اعيمش اخيمش ، له جميمة يرجلها ، وأخرج الينا ينايا قصارا والله ماعرق فيها عنان في سييل الله ، فعال بايعوني ، فيايعناه ، تم رقى هذه الاعواد ـ « المنبر » لينظر الينا بالتصغير ، وينهايا عن المنكو ويرتكبه المسرنا بالمورف ويحتنبه ، وينهايا عن المنكو ويرتكبه المنه الله . » . .

وال بنى المجاع قصره المسمى « بالعظراء » بمدينة « واسط » دعا الناس كى يطوفوا بالقصر ديدعوا له بالبركة ، فخرج الحسن مع من خرج ، ولكنه اراد ان سبب الحجاج على الملأ ، ثم خشى بطش جنده وانتقامه ، فغادر الكان عائدا الى البصرة ، وهو يقول : « لقد نظر ريا اخبث الاخبين ، وافستى الفاسقين ، فأما اهل السماء فمقتوك ، وأما أهل الارض فغروك . ثم قال : ابى الله تعالى للميثاق الذي اخذه على أهل العلم ليبيننه للناس ولا يكتمونه . . » (١١٣) .

<sup>(</sup>١٠٥) يتحرك ويتمايل حركة المضارب

<sup>(</sup>١٠٦) ( المحيوان ) جد ا من ١٠٦٠ ·

<sup>(</sup>۱۰۷) الاحزاب: ۷۲ · (۱۰۸) هي الاثواب من الخز ، تزينها أعلام ·

<sup>(</sup>١٠١) دواب المحمل

<sup>· (</sup>۱۱۰) التخمة ·

<sup>(</sup>١١١) أي صافيدوما يتخسم العلمام

<sup>(</sup>١١٢) ( أمالي المرتضى ) ق ١ ص ١٥٤ ، ١٥٥ .

٠ ١٦١ ، ١١١٠) المصدر السابق . ص ١ ص ١ ص ١١٥٠ ، ١١١٠)

ويروى الرواة ان الشعبى اجاب جوابا فيه بعض اللين، اما الحسس فانه قال له: «ياعمر ، انى انهاك عن الله ان تتعرض له ، فان الله مانعك من يزيد ، ولا يمنعك يزيد من الله ، انه يوشك أن ينزل اليك ملك من السماء ، فيستنزلك من سريرك ، ويخرجك من سعة قصرك الى ضيق قبرك ، ثم لا يوسعه عليك الاعملك . ان هللا السلطان انما جعل ناصرا لدين الله ، فلا تركبوا دين الله وعباد الله بسلطان الله ، تذلونهم به ، فانه لا طلاحاء لخاوق في معصية الخالق جل وعز! » (١١٤) .

ولقد كان يرى ان ملوك بنى أمية وولاتهم قد الأهبرا أللم آخرتهم بدنياهم ، وأنهم مفلسون يوم القيامة من الحسنات والطيبات ، فعندما يسأله رجل قد تحرج من اخذ عطائه الله المسالة المسا

من هذه السلطة : «يا أبا سعيد ، آخذ عطائى ؟ أم أدعه حتى آخذه من حسناتهم يوم القيامة ؟؟ » يحيبه الحسن « قم ، ويحك ! خذ عطاءك ، فأن القوم مفاليس مسن الحسنات يوم القيامة ! » (١١٥) .

وعندما كان البعض يحاول وقف حملة الانتقادوالهجوم على بنى أمية ، بدعوى أن دلك نوع من « الغيبة » التى نهى عنها الله فى قوله سبحانه: « أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه! » (١١٦) ، كان الحسرين يرفض ذلك القول ، ويعلن أن المقام مختلف ، لانه « ليس للفاسق المعلن غيبة ، ولا لاهل الاهواء والبدع غيبة ، ولا السلطان الجائر غيبة ، " (١١٧) ، فيفتح للناس ، بفتواه هذه ، باب النقد والتجريح فى بنى أمية والفسليدية من الامراء والولاة والعمال ...

كان هذا هو موقف الحسن البصرى من الدولة الاموية، نقدها ، وادانها ، وأطلق في ملوكها وأمرائها ، ومظالمهم ، لسانه الذي كان من أمضى أسلحة عصره ، لما كان له من المكان الذي تفرد به وانفرد عن الإقران والإنداد . .

ولقد اصاب الحسن من بنى امية ما اصلب الذين عارضوا حكمهم واستبدادهم بالامر . . فحاربوه فى رزقه ، ومنعوا عنه عطاءه حتى أعاده اليه عمر بن عبد العزيز (١١٨) واضطرته مطاردتهم له وطلبهم اياه الى الاختفاء عن اهله ومنزله ، حتى لقد ماتت ابنته وهو متوار ، فلم يستطع

<sup>(</sup>١١٤) المصدر السابق • ق ١ ص ١٥٨ ، ١٥٩٠

<sup>·</sup> ١٥٩) المصدر السابق · ق ١ ص ١٥٩ .

<sup>·</sup> ١٦٠) ( أمالي المرتضى ) ق ١ ص ١٦٠ ·

<sup>·</sup> ١٤٨ ص ١٤٨ من ١١٧) المصدر السابق · ج ٧ ق ١ ص ١٤٨ .

<sup>(</sup>١١٨) الحجرات ق ١٢ ٠

ان يحضر الصلاة عليها ودفنها ، ويروى ذلك « ثـابت البنانى » فيقول: « ماتت ابنة للحسن ، وهو متوار ، فأتيته ، فقال: افعلوا كذا ، وافعلوا كــــذا . . واذا اخرجتموها فمروا محمد بن سيرين يصل عليها! »(١١٩)

ولكن « معارضة » الحسن للدولة الاموية لم تصلل الى حد « الثورة » عليها ، والدعوة « للخروج » بالسيف والقوة ضد ولاتها وامرائها . . وهنا موطن من مسواطن خلافه مع نفر من المعتزلة ونفر آخر ممن قال بالعسلل والتوحيد . . فهن قد وقف عند حد « المعارضة » و « النقد » و « الادانة » ، و وفض « الشسورة » و « الخروج » و « السيف » ، بل ونهى الناس عن سلوك سبيلها في التغيير . . فهو لم يدع الى « الرضا » بحكم الامويين ، ولم يطلب « الاستكانة » لهم ، وانما طلب السعى للتغيير ، ولكن عن غير طريق « الثورة والسيف والخروج والقتال » . . فهو قد ولى القضاء في ظلبل الدولة الاموية ، ولكنه لم يأخذ على قضائه أجرا . . (١٢٠) وفي الوقت الذي دعا فيه كثير من اهل العدل والتوحيد، والمعتزلة كلهم ، الى الثورة والسيف لنغيير الدولة الاموية والمعتزلة كلهم ، الى الثورة والسيف لتغيير الدولة الاموية والمعتزلة كلهم ، الى الثورة والسيف لتغيير الدولة الاموية والمعتزلة كلهم ، الى الثورة والسيف لتغيير الدولة الاموية ولفض الحسن ذلك . .

ولقد كانت مكانة العسن ، التى لم تبلفها مكانة أجد من معاصريه ، تجعل من موقفه المعادى للثورة والخروج عقبة كبيرة في طريق الذين أعلنوا الثورة نسد الامويين . .

ففى ثورة عبد الرحمن بن الاشعث « ١٥ هـ ٧٠٤ م »

ضد الحجاج وعبد الملك بن مرون ، شارك نفر من أهال العدل والتوحيد ، بل وشارك فيها أخو الحسن اسعيد بن أبى الحسن ، كما شارك فيها الجعد بن درهم، ولكن الحسن نهى الناس عن الخروج مع أبن الاشعث ، ولما طالت أيام الثورة دون أن تحقق نصرا حاسما ، ذهب نفر من تلاميد الحسن الذين ثاروا اليه يدعونه لتأييدها ، وقالوا له : « با أبا سعيد ، ماتقول في قتال هذا الطاغية و الحجاج » الذي سفك الدم الحرام ، وأخذ المال الحرام ، وترك الصلاة ، وفعل وفعل ؟ فقال الحسن : أرى أن لاتقاتلوه ، فأنها أن تكن عقوبة من الله الحسروا حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين . . »فرفضوا فاصبروا حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين . . »فرفضوا قوله ، وخرجوا من عنده يسبونه ويقولون : « نطبع هذا العلج ؟! » ومضوا الى القتال مع أبن الاشعات حتى العلج ؟! » ومضوا الى القتال مع أبن الاشعات حتى

ولقد طلب الثوار من ابن الاشعث أن يكره الحسسن على الخروج معهم ، لأن خروجه سيكسب الثورة تأييدا بغير حدود ، وسيجعل الجماهير تقاتل من حوله وتقتل بين يديه كما كان الحال من حول جمل عائشة يوم قتالها لعلى بن أبي طالب! ، فقالوا لابن الاشعث: « أن سرك أن يقتلوا حولك كما قتلوا حول جمل عائشة فأخرج الحسن ، فأرسل اليه فأكرهه » على الخروج . . ولكنه على ، وفر منهم ، بأن القي بنفسه في بعض الانهار «حتى نحا منهم ، وكاد بهاك يومئل أ! » .

والامر المؤكد أن الامويين قد استفادوا من موقف الحسن هذا من الثورات التي أشعلها ضدهم أبن الاشعث ويزيد

<sup>(</sup>١١٩) (طبقات ابن سعاء) جد ٥ ص ٢٥٦ .

<sup>(</sup>١٢٠) المصدر السابق · ب ٧ ق ١ ص ١١٦ ، ١٢٥ ·

ابن المهلب ، بالرغم من أنه لم يكن يدعو الى تأييد دولتهم . . فلقد سأله سائل : « يا أبا سعيد ، ما تقول في الفتن ، مثل يزيد بن المهلب وابن الاشعث ؟ فقال : لا تكن مع هؤلاء ولا مع هؤلاء » فسأله واحد من أهل الشام \_ انصار بنى أمية \_ : « ولا مع أمير المؤمنين يا أبا سعيد ؟! » فقال : « نعم . . ولا مع أمير المؤمنين !» .

ولكن ، مهما يكن الامر ، فلقداستفاد الامويون مسن تخذيل الحسن عن الثورة ، ودعوته للتغيير بواسطة « الصبر والسكينة والتضرع » . . . وقوله لمن دعوا الى الخروج على الحجاج : « انه ، والله ، ما سلط الله الحجاج عليكم الا عقوبة ، فلا تعارضوا عقوبة الله بالسيف، ولكن عليكم بالسكينة والتضرع! . . فلو أن الناس أذا ابتلوا من قبل سلطانهم صبروا ما لبثوا أن يفرج عنهم ، ولكنهم يجزعون إلى السيف ، فيوكلون اليه ، فسوالله ما جاءوا بيوم خير قط . . أن الله أنما يغير بالتسوبة ما حاءوا بيوم خير قط . . أن الله أنما يغير بالتسوبة لا بالسيف ! » . .

فهل كان صحيحاان الحسن اتخذ هذا الموقف خوفا من الحجاج وحبسه ، كما قال له اخوه ؟! » (١٢١) . . ربما . . أم هل كانت معرفته الغزيرة بتاريخ الحروب والفتن والثورات هي التي جعلته يخشاها ، فلقد كان ، كما يروون : « من رؤوس العلماء في الفتن والدماء » (١٢٢) ايضا . .

ام هل كانت « نوعية » الثوار وقيادتهم غير جــائزة

لرضاه ؟؟ ربما ، كذلك .. فلقد خطب في الناس ينهاهم عن الخروج في ثورة يزيد بن المهلب ضد يزيد بن عبد اللك سنة ١٠٢ هـ ، فقال : « أيها الناس ، الزمروا رحالكم ، وكفوا أيديكم ، واتقوا الله مولاكم ، ولا يقتل بعضكم بعضا .. انه لم تكن فتنة الا كان اكثر أهله الخطباء والشعراء والسفهاء وأهل التيه والخيرلاء ، وليس يسلم منها الا المجهول الخفي والمعروف التقي .. » وهل كان بذلك يعبر عن رأى « الارستقراطية الفكرية » في الثورة كعمل عنيف يستهوى العامية والجماهير أكثر مما يستهوى الصفوة المستنيرة ، حتى لو أنكرت الظلم والاستبداد ؟؟ ربما كان الامرار كذلك أنضا ..

وربما كانت هذه الاسباب ، محتمعة ، قد لعبت دورا اساسيا في تشكيل هذا الموقف الذي وقفه الحسن البصري من الثورة كطريق للتغيير ...

ولكن ثوار عصره قد هاجموا موقفه هذا ، وقالوا : ان مصالحه الخاصة لو اضيرت لهب ثائرا ، قال ذلك مروان ابن المهلب ، عندما خطب في الناس ، فتحدث عن الحسن دون أن يسميه ، فقال : « لقد بلغني أن هـــــذا الشيخ النال المرائي يتبط الناس ، والله لو أن جاره نزع من خص داره قصبة لظل يرعف انفه ! اينكر علينا ، وعلى اهل مصرنا ، أن نطلب خيرنا وأن ننكر مظلمتنا ؟! والله ليكفن أو لانحين عليه مبردا خشنا ! . فقال الحسن : والله ما أكره أن يكرمني الله بهوانه ! فقال ناس مــن

<sup>·</sup> ١٢١ - ١٢١ - ١٢١ ص ١١٨ - ١٢١) المتسدر السابق : ج ٧ ق ١ ص ١١٨ - ١٢١ · ١٢١ ·

<sup>(</sup>١٢٢) المصدر السابق . ب ٧ ق ١ ص ١٨٠ .

<sup>(</sup>۱۲۲) ( تاریخ الطبری ) جا ۸ صی ۱۵۲ .

اصحاب الحسن: لو ارادك ، ثم شئت لمنعناك !. فقال المم: فقد خالفتكم اذا الى مانهيتكم عنه! آمركم الا يقتل لهم: فقد خالفتكم اذا الى مانهيتكم عنه! آمركم الا يقتل بعضكم بعضا مع غيرى ، وأدعوكم الى أن يقتل بعضا بعضا دونى ؟! » (١٢٤) .

فهو ضد القتال والسيف حتى او كان دفاعا عنه وعن

ولكن .. مهما تكن الاحتمالات التى حاولنا أن نفسر بها موقف الحسن من الثورة ضد بنى أمية فاننا نشعر أنها غير كافية ، ونشعر أن في موقفه المعادى لثورة أبن الاشعث ويزيد بن المهلب ما يتناقض مع عدائه للدولة الاموية وتقييمه لظالها ، وهو التقييم الذي تحدثنا عنه ..

ولما كان امر اهل العدل والتوحيد - حتى ذلك التاريخ الذي قامت فيه هذه الثورات - كان أمرا موحدا ولم يكن انشقاق المعتزلة قد حدث بعد ، فان مروقف ولم يكن انشقاق المعتزلة قد حدث بعد ، فان العمدل الحسن هذا يعنى أنه كان موقف جمهور أهل العمل المعمد والتوحيد ، فيم نستطيع أن نفسره التفسير الذي يطمئن الله العقل ؟

اننا نقدم لذلك التفسير مفتاحا يتمثل في تلك العبارة إهزمت الثورة حبسه الحجاج ، وحرم عليه الطعام سوى النا نقدم لذلك التفسير مفتاحا يتمثل في تلك العبارة إخبز الشعير واللح والكراث ؟! . . ثم قتله . . (١٢٧) ، التي ذكرها « أبن سعد » في طبقاته عندما يقول : «حدثنا إخبر الشعير واللح والكراث ؟! . . ثم قتله . . (١٢٨) . شعبة ، قال : قلت لقتادة : عمن كان يأخذ الحسن : ولم يكن الحسن البصرى في موقفه هذا ، من الدولة الله لا يجيز الخلص الأعند السلطان ؟ قال : عن الاموية ، معبرا عن موقف ذاتي ينفرد به وحده ، بل كان زياد » . . (١٢٥) .

الدا المبارة تعنى: أن العصسن كان يقول بخلع الاسام أو

الجائر ، ككل اهل العدل والتوحيد ، وكل الخوارج ، ولكنه كان لا يجيز ذلك ، أو بالاصح لا يوجبه ، الا عند السلطان ، أى عندما يكون للثوار سلطان يمكنهم من خلعه وارساء نظام مستقر عادل بدلا من نظامه الجائر .. وهذا هو مبدأ المعتزلة وشرطهم للثورة والخروج لخلع الامام الجائر ، كما اشرنا اليه في القسم الشياني من هذه الدراسة ..

فلم يقف الحسن اذا من الثورة موقف الرفض المبدئى والمطلق ، ولكنه رفض تلك الثورات التى شهدها عصره ، وقال فيها تلك الاقوال التى اشتبه على كل الذين سجلوها ورووها .. فهو مع الثورة ، بشرط التمكن من التغيير ، وضدها اذا كانت امكانيات نجاحها وضمانات العدل في البديل الذي تقدمه غير باعثة على الاطمئنان ..

ولكن موقف الحسن هذا لم يمنع نفرا من اصحابه ، اهل الهدل والتوحيد ، وفيهم اخوه ، من الاشترك في ثورتى ابن الاشعث ويزيد بن المهلب ، ضد الامويين . فمعبد الجهمى شارك في ثورة ابن الاشعث (١٢٦) ، وكان يومها زعيم القائلين « بالقدر » في البصرة ، وعندما هزمت الثورة حبسه الحجاج ، وحرم عليه الطعام سوى خبز الشعير والملح والكراث ؟! . . ثم قتله . . (١٢٧) ، والجعد ابن درهم شارك في ثورة يزيد بن المهلب . . (١٢٨) ولم يكن الحسن البصرى في موقفه هذا ، من الدولة ولم يكن الحسن البصرى في موقفه هذا ، من الدولة الاموية ، معبرا عن موقف ذاتى ينفرد به وحده ، بل كان

<sup>(</sup>۱۲۶) المصدر السابق جد ۱ ص ۱۹۳ ، ١٥٤ . (۱۲۶) ( طبقات ابن سعاء ) جد ۷ ق ۱ ص ۱۱۲ .

<sup>(</sup>١٢٦) ( تاريخ الجهمية والمعتزلة ) ص ٥٥ .

<sup>(</sup>١٢٧) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢٢٠ .

<sup>(</sup>۱۲۸) ( تاریخ الطبری ) جد ۸ ص ۱۵۱ ( حوادث سنة ۱۰۲ هـ)

موقفه هو موقف تيار أهل العدل والتوحيد ، الفكرى والسياسي . اذ كانوا جميعا على عداء لهذه الدولة . .

فمحمد بن سيرين – وكان تاجر بز – كان لا يتعامل في تجارته ، بيعا أو شراء ، بالدراهم الحجاجية التي ضربها الحجاج بن يوسف ! وذلك تعبيرا عن ادانته لامارة الحجاج ، على نحو ما نسميه في عصرنا « بالمقاطعة الاقتصادية » ! (١٢٩) . وكان – كالحسن البصرى – وغيره من أهل العدل والتوحيد قد قطعت الدولة عنه العطاء وضيقت عليه سبل الارتزاق (١٣٠) .

وعمرو بن عبيد يقيم امراء الدولة الاموية وحكامها فيراهم عصبة من اللصوص يسرقون حقوق الناس علانية وجهرا ، فلقد مر يوما تجماعة يعكفون على شيء علانية وجهرا ، فلقد مر يوما تجماعة يعكفون اله: انه ويتجمهرون من حوله ، فسأل : ماهذا ؟ فقالوا له : انه سارق يقطعون يده ، فقال : لا اله الا الله ، سارق السريق يقطعه سارق العلانية (١٣١) !

وهكذا اتفق موقف اهل العدل والتوحيد ، في تاك المرحلة ، على النقد والإدانة للدولة الاموية ، كما اتفقوا على وجوب خلع امراء هذه الدولة وقلب مظالمهم عند التمكن والسلطان . ولكنهم اختلفوا : حول اهلية ورات ابن الاشعث وابن المهلب وحظهما من النجاح وضمان العدل في التغيير . فحجب عنهما الحسن وفريق تلك الإهلية ، ومن ثم رفض المشاركة فيهما ، وخذل الناس عن الانخراط فيهما . بينما ظن فريق من اصحابه الناس عن الانخراط فيهما . بينما ظن فريق من اصحابه الناس عن الانخراط فيهما . بينما ظن فريق من اصحابه

اهلیة هاتین الثورتین للتغییر المطلوب ، فشــارك فیهما واستشهد فی معاركهما .. فهو خلاف فی التقــدبر والحساب داخل معسكر فكری واحد ، هو معسكر اهل العدل والتوحید ..

#### 米水米

والامر الذي يؤكد أن معارضة المعتزلة للدولة الاموية لم تكن تذكيها عوامل قبلية أو عرقية ، وانها كانت نابعة من الخلاف الفكرى وتباين المواقف ازاء قضية العدل في الحكم بين الناس ، هو مسوقف المتزلة سن خلافة عمر بن عبد العزنز (( ١٩١ - ١٠٢ هـ - ١١٧ -٧٢٠ م " فهذا الخليفة لم يختره المعتزلة ، بل وصل الي منصبه بنظام الوراثة الذي ادانه ويدينه المعتزلة ، ولكنه سلك في الناس سلوكا كان أشبه مايكون بالثــورة على اوضاع الاموسين وميراثهم ، فلقد أعاد النظر في حيازة امراء بني امية للثروة التي انتهبوها منذ أن استبدوا بالخيلافة ، فألغى اقطاعاتهم ، وصادر ثرواتهم ، وأعادها جميعا الى بيت مال المسلمين 6 وكما يقسول صساحب « الإغاني » : انه قد « بدأ بلحمته وأهل بيته ، فأخـذ ما كان في أنديهم ، وسمى أعمالهم « المظالم » . . " . ولما فزع امراؤهم وعامتهم ٤ واتمروا في الذي حل بهم ١ بعثوا اليه عمته فاطمة بنت مروان تطلب اليه الرجوع عما بدأ فيه ، فأفضى اليها بحديث حدد فيه نهجيسه في الاموال ، عندما أنبأها أن هذه الثروة هي ثروة عامـة الامة ، وأنه لا يحل لاحد أن يحوزها دون اصحابها ، الذين هم عامة السلمين « فالله تعالى بعث محمدا رحمة؛ لم سعقه عذابا ، ثم قبضه اليه ، وترك للناس نهسرا

<sup>·</sup> ١٤٧ ص ١٤٧ . (١١٩) (طبقات ابن سعد) جا ٧ تى ١ ص ١٤٧.

<sup>(</sup>۱۳۰) المصدر السابق · جـ ٥ ص ٢٥٦ ، ٢٥٧ · (١٣٠) (عيون الإخبار) مجلد ١ ص ٢٥٠ · (١٣١)

شربهم فيه سواء ، ثم قام ابو بكر فترك النهر على حاله ، ثم ولى عمر فعمل على عمل صاحبه ، فلما ولى عثمان اشتق من ذلك النهر نهرا ، ثم ولى معاوية فشق منه الانهار ، ثم لم يزل ذلك النهر يشق منه يزيد ومروان وعبد الملك والوليد وسليمان ، حتى افضى الامر الى ، وقد يبس النهر الاعظم ، ولن يروى اصحاب النهر حتى يعود اليهم النهر الاعظم الى ماكان عليه »!

فلما سمعت عمته مقالته قالت له: «قد اردت كلامك ومذاكرتك ، فأما اذا كانت هذه مقالتك فلست بذاكرة لك شيئا أبدا ». ورجعت الى قومها فأنبأتهم النبا ، وعابت عليهم تزويجهم آل عمر بن الخطاب ، ذلك الزواج الذي أثمر في الشجرة الاموية من أعاد سيرة عمر أن الخطاب في الاموال والعدل بين الناس (١٣٢)!

فهو خليفة اموى ، تولى الخلافة بالتوارث الماكى ، ولكنه يقيم تطور العدل والظلم فى الامة ، تاريخيا ، كما يقيمه المعتزلة ، بل والخوارج ، مع اختلاف فى النطلق والتفاصيل . ولذلك وجدناه يعلن فى الدولة ما يمكن ان نسميه بمبدا « السلام العام » . فهو قد أوقف الفتوح التى كانت قد فقدت صلتها بحرب الدعوة الى الاسلام وحمايتها ، وتحولت الى غزو تجمع به المفاال وتستنفذ به طاقات القبائل حتى لا تثور أو تتمرد ! . وأوقف جباية الجزية ممن دخل فى الاسلام من شعم به الملاد التى فتحها المسلمون . ثم التفت الى ثورة الخواري المستمرة ، فطلب الى اصحابها أن يحل « سلام الهدنة » بينهم وبين الدولة ، ريثما بتحاورون ويتناظرون ، فكت

الى رعيم ثورتهم على عهده: شوذب بسطام اليشكرى « اله بلغنى انك خرجت غضبا لله ولنبيه ، ولست اولى بدلك منى ، فهلم اناظرائه ، فان كان الحق بأيدينا دخلت فيما دخل فيه الناس ، وان كان فى يدك نظرنا فى امرنا ! » .. فاستجاب بسطام ، ووضعت الحسرب اوزارها ، ودخل ممثلون عن الخوارج الى دمشق يناظرون الخليفة ، وانتهت المناظرة الى ان طلبوا منه خلع يزيد المخليفة ، وانتهت المناظرة الى ان طلبوا منه خلع يزيد ابن عبد الملك من ولاية المهد بعده ، فلما قال لهم : لقد ولاه غيرى ، قالوا له : ارايت لو وليت مالا لغيرك ، ثم وكلته الى غير مأمون عليه ، اتراك كنت اديت الامانة الى من ائتمنك ؟! فطلب منهم المهلة ليقرر قراره فى نظر ام توارث الملك ، اى فى الاساس الذى يقوم عليه حسكم الامويين ! (١٣٣) .

ثم التفت الى الاضطهاد الذى كان واقعا على العلويين والهاشميين ، فأوقفه ، ومنع السنة التى سنها معاوية بلعن على بن أبى طالب على المنابر فى المساجد ، حتى مدحه شاعر الشيعة كثير عزة بقصيدة مطلعها :

ولیت فیلم تشدم علیها ولم تخف بریا ولم تتبع مقالة مجرم وقلت فصدقت الذی قیلت بالی فیلت الای فعلت ، فاضحی راضیا کل مسلم! (۱۳٤)

ثم التفت الى اهل العدل والتوحيد ، فبدا معهم حوارا تولاه معه غيلان الدمشقى ، الذى قال له: « اعسلم

(۱۳۳) ( تاریخ الطبری ) جا ٦ ص ٥٥٦ ( طبعة المعارف ـ احداث سعة ١٠ هـ ) ٠

<sup>· 1777 ( 7770 000 9 000 (</sup> Siliy) (177)

<sup>·</sup> ٣٣٧٨ ر الاغاني ) ج ( من ١٣٤) (١٣٤)

ياعمر ، انك أدركت من الاسلام خلقا باليا ، ورسما عافيا . . وربما نجت الامة بالامام ، وربما هلكت بالامام ، فانظر اى الامامين انت ، فانه تعالى يقول: « وجعلناهم انمة يهدون بامرنا » (١٣٥) ، فهذا امام هدى ، ومسن اتبعه . . واما الآخر فقال تعالى: « وجعلناهم أئم الما الآخر يدعون الى النار » (١٣٦) ٠٠ » (١٣٧) ٠٠ وانتهى الحوار. بان طلب عمر من غيلان ان يضم أهل العدل والتوحيد جهودهم لجهوده ، قائلاله: ((اعنى على ما أنا فيه! )) فقبل غيلان ، وطلب من عمر أن يسهد اليه ببيع الامرال والتحف والنفائس التي صادرها من أمراء بني أمية \_ « المظالم » \_ فكان يدعو الناس اليها قائلا: « تعسالوا الى متاع الخونة . . تعالوا الى متاع الظلمة . . تعالوا الى متاع من خلف الرسول في أمته بغير. سنته وسيرته . . من يعذرني ممن يزعم أن هؤلاء كانوا أئمة هـدى ، وهذا يأكل والناس يموتون من العجوع !! " (١٣٨) .

ولقد سأل غيلان يوما عمر بن عبد العزيز: «أن أهل الشام تزعم أنك تقول في المعاصى: أنها بقضياء الله تعالى ؟! فقال : ويحك باغيلان ! أو لست ترانى أسمى مناتم بنی مروان فنید آ

واراد عمر أن يرد على زعماء أهل العدل والتوحيد اعطياتهم التي حبسها عنهم اسلافه ، فكتب الى رؤوسهم

بدلك ، فقبل بعضهم - مثل اليحسن البصرى - ورفض بعضهم حتى يكون ذلك الامر عاما في كل أهل ألعددل والتوحيد لا خاصا بزعمائهم فقط ! اذ أجابه محمد بن سيرين بقوله: « أن فعل ذلك بأهل البصرة فعلت ، وأما غير ذلك فلا! » وأجاب خارجة بن زيد: « أن لي نظراء . فان امير المؤمنين عمهم بهذا عمهم ، وان هو خصسنى به فانی أكره ذلك له! » فاعتذر اليهم عمدر بأن « المال لا يسم ذلك ، ولو وسعه لفعلت! » (١٤٠) .

هكذا ساد السلام في الدولة الاموية ، في عهد عمدر ابن عبد العزيز ، الذي لم يطل به العمر ، وهكذا تولي وأيد أهل العدل والتوحيد ، لاول مرة ، خليفة من بني امية ، لم يصل الى مندسه بالاختيار والبيعة والعقد ، وانما وصل اليه بالميراث ، ولكنهم غضوا الطرف س ذلك ، رقالوا: انه قد اصبح للخلافة اهلا بالعدل الذي اشاعه ، وقال عمرو بن عبيد يشسخدس ذلك « الوضم الدستورى » الفريد: لقد « أخذ عمر بن عبد العريز الخلافة بغير حقها ، ولا باستحقاق لها ، ثم استحقها بالعدل حين اخذها! ١٠٠ (١٤١) . وعبر أبو عسلى الجبائي عن تولى المعتزلة ، جيلا بعد جيل ، لعمدر . ن عبد العزيز ، وتشخيصهم لعلة ذلك التولى فقال: « أن عمر بن عبد العزيز كان اماما ، لا بالتفويض المتقدم ، لكن بالرنبا المتجادة من المل المندل السيال نبا المتحادة من

<sup>(</sup>١٢٥) الانبياء: ٢٧٠

<sup>(</sup>١٣٧) ابن المرتضى ( المنية والإمل فن شرح كتاب الملل والنحل ) اللوحة ٤٨ . مخطوط مصور بدار الكتب المصرية .

<sup>(</sup>١٣٨) المصدر السابق • اللوحة ٤٨ • (١٣٩) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٣٢٥ .

<sup>(</sup>۱٤٠) (طبقات ابن سمعه ) جده ص ۲۰۷ ، ۲۰۷ ، و جو ۷ فی ۱

<sup>(</sup>١٤١) ( مروج الذهب ) جد ٢ ص ١٥٢ .

٠ ١٥٠ س ٢ ت ٢٠ ت ١٥٠)

ويشير المؤرخون الى أن بنى مروان قد دسوا لعمر بن عبد المزيز السم ، عندما ادركوا عزمه على تغيير نظسام وراثة العرش والملك ، فلم يلبث بعد طلبه مهلة من ممثلي الخوارج ( الا ثلاثا حتى مات » . . (١٤٣) . وبموته انقضى عهد « السلام العام » في الدولة الإسلامية ، وعادت الحروب الخارجية سيرتها الاولى ، بل أشد من سيرتها الاولى ، وشهد اهل العدل والتوحيد \_ خاصة في عهد هشام بن عبد الملك « ۱۱ هـ ۱۲۰ هـ ۱۹۰ هـ مثام بن اضطهادا لم يسبق لهم به عهد من قبل . . فلقد كانهشام صغيرا عندما سمع غيلان يسب اسلافه وهو ينادى على مظالمهم بدمشق زمن عمر بن عبد العزيز ، فقال يومها . « هذا یعیبنی ویعیب اجدادی ، والله ان ظفرت به لاقطعن يديه ورجليه » . . فلما ولى الحكم ، طلب غیلان ، ففر من دمشق ، ثم وقع فی قبضتهم ، فأدخاوه السبجن مع صاحب له يُدعى « صالح » . . وكانت بطانة مروان وحاشيته حافلة بالعلماء من اصحاب الحديث ، فأفتوه بقتل غيلان وصاحبه ٠٠ وبعد مناظرة بين غيلان وبينهم قال هشام: ( لا اقالني الله أن لم أقتله ) فأمر به وبصاحبه فرفعا على الصليب عند « باب كيسان » بدمشق ، ثم قطعت ايديهما ، ثم ارجلهما ، ثم السنتهما، حتى فارقا الحياة! ٠٠٠ (١٤٤) ٠

وعم الاضطهاد اهل العدل والتوحيد ، واتخذ لهـم وعم الاضطهاد اهل العدل والتوحيد ، واتخذ لهـم هشام منفى ينفيهم من الارض اليه في جزيرة « دهلك».

بفتح الدال وسكون الهاء وفتح اللام ـ قرب مصوع (١٤٥) . . وهى جزيرة ببحر اليمن « ضيقة حرجة حارة » يضرب بها المثل في البعد عن العمران ، حتى ليقدول الشاعر عن حبيبته:

# ولو اصبحت خلف الثريا لزرتها الريا بنفسى ولو كانت بدهلك دورها (١٤٦)!!

ولقد زاد من عداء هشام لاهل العدل والتوحيد اسهامهم النشط ، بل الاساسى ، فى الثورة التى قادها ضده زيد بن على سنة ١٢١ هـ والتى سنتحدث عنها فى الفصل القادم ولقد استمر هدذا النفى وذلك الاضطهاد على عهد الوليد بن يزيد . وعندما كلمه البعض فى السماح لهم بالعودة ألى اوطانهم ، رفض ، واسر على الالتزام بما فعله فيهم هشام بن عبد الملك ، بل واعتبر هذا العمل « مما ترجى منه المغفرة لهشام !»(١٤٧) وفى عهدى هشام والوليد بن يزيد اخذ النساس وفى عهدى هشام والتوحيد ، فيسال سائل أبا وائلة وقد أبصرت بقول العدل والتوحيد ، فيسال سائل أبا وائلة وقد أبصرته ؟ فيقول : قد ، والله ، ناظرت غيدلن ، وابصرت الحق والعدل ، ولكنى اكره أن أصسلب كما صلب ! » (١٤٨) ، ويشهد عمرو بن دينار ، بمكة ، رجلا

<sup>(</sup>١٤٥) فلهوزن ( تاريخ الدولة العربية ) ص ٣٤١ ، ٣٢٢ ، ٣٣٤ . ترجمة د، محمد عبد الهادى ابوريده ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م . (١٤٦) صفى الدين البغدادى ( مراصب الاطلاع على اسماء الامكنة والبقاع ) تحقيق على البيجاوى ، طبعة القاهرة سنة ١٩٥٤ م . (١٤٧) ( تاريخ الدولة العربية ) ص ٣٤١ ، ٣٤٢ .

<sup>(</sup>١٤٨) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٣٢٧ .

# العصل الثالث

# حقية النورة على بني أماية

فى بدايات العقد الثالث من القرن الثانى الهجرى بدات ثورات المعتزلة ضد حكم الامويين وبالتحديد فى سنة ١٢٢ هـ . . وكانت معارضتهم قبل ذلك لم تتعد النقد والرفض والادانة . . أما حقة الثورة هذه فهى التى بدأت بثورة زيد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة زيد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بثورة ديد بن على ضد ه بدأت بثورة ديد بن على ضد هشام بن عبد الملك سينه بدأت بدؤ ديد بن على ضدة بدأت بدؤ ديد بن على ضدة بدأت بدؤ ديد بن على ضدة بدأت بدأت بدؤ ديد بن على ضدة بدأت بدؤ ديد بن على خدات بدؤ ديد بن على ضدة بدأت بدؤ ديد بن على ضدة بدؤ ديد بن على خدات بدؤ ديد بدؤ ديد

ولقد كانت ثورة زيد بن على - وهو رأس السيعة الزيدية بعد ذلك - أولى ثورات المعتزلة ، كما كانت ثورة اعتزالية خالصة ، وذلك لانه لم تكن هناك في ذلك التاريخ فرقة زيدية ، بالمعنى الذي حدث ووجد بعد ذلك .. وأنما كان هناك - من فرق المعارضة - خوارح، وشيعة أمامية يتزعمهم جعفر الصادق ، اتحلوا الامامة أمامة دينية ، ورفضرا طريق الثورة رالخروج على بني أمية ، في انتظار أن يأذن الله بزوال ملكهم ، ولم يروا الثورة طريقا لزوال هذا الملك .. وكانت هناك المعتزلة يتزعمها في العراق وأصل بن عطاء ، وفي الشام غيلان الدمشقى ...

وكان زيد بن على احد فتيان آل البيت الله بن اعتنقوا مذهب المعتزلة ، وتتلمذ على يدى واصل بن عطاء

من اهل العدل والتوحيد تقوده الشرطة الى السجن .
فيسال: «ما لهذا؟ فيقول الناس له: يتكلم فى القدر .
فيقول: اليس أضاف الخير الى ربه ، والشر الى نفسه ؟!
قالوا: بلى . قال: فهو أولى بالحق منكم ، فيتولون له:
فما يمنعك أن تتكلم ؟! فيقول: أخشى أن يصنع بى ماصنع
بهذا! » . . (١٤٩١) ، وتظل هكذا حال أهل العسدل
والتوحيد حتى تقوم ثورتهم التى يقتلون فيها الوليد بن
يزيد ، ويرفعون بها إلى منصب الخلافة خليفة منهم هو
يزيد بن الوليد سنة ١٢٦ ه .

<sup>(</sup>١٤٩) المصدر السابق وس ٢٢٣ .

عندما ذهب الى المدينة يبشر بالاعتزال .. وكان لزيد اخ هو محمد الباقر ، وكان اخوه الباقر وجعفر الصادق ـ « ابن الباقر » ـ على خلاف معه بسبب دخوله فى الاعتزال .. ولم تكن نقطة الخلاف الجوهرية بين زيد وبين جعفر هى قضية العدل والتوحيد ، فلقد كانوا فيها متفقين ، على وجه الاجمال ، وانما كان الخلاف الخروج المسلح والثورة والخروج .. فالمعتزلة يوجبون الخروج المسلح والثورة على ائمة الجور ، بينما جعفر وانصاره ينكرون ذلك ، ويحذر جعفر انصار الثورة من الناس حتى لو طاولتهم الجبال لطالوا عليها! وهم الناس حتى لو طاولتهم الجبال لطالوا عليها! وهم واحد من اهدال البيت ، ولا يجوز ان يخرج واحد من اهدال البيت حتى يأذن الله بسروال

ولكن فتيان اهل البيت وشبابهم قد بدا يتبلور فيهم تيار ثورى ، يرفض تحول الامامة على يد جعفر الصادق الى عقيدة روحية ، ويستنكف الخنوع لمظالم الامويين ، وفريق من هذا التيار انفصل عن الامامية ، فيما بعد ، وكون الحركة الاسماعيلية ، التي نهجت نهج المقاومة بالثورة (١٥١) ، والفريق الآخر انضم الى المعتزلة يقوده زيد بن على زين العابدين ...

ومما يؤكد أن هذا الانشقاق في صفوف أهل البيت كانت قضية الموقف من الثورة والخروج هي سببه الاول والاساسى ، ذلك الاعتراض الذي أثاره محمد الباقر في

وجه اخيه زيد بن على عندما قال له ان متابعته لمخهب واصل بن عطاء في الخروج والثورة ، وقوله بأن ذلك هو طريق الامامة ، ينفي عن أبيهم على زين العابدين صفة الامامة ، وبعبارة الباقر لزيد: انه « على قضية مذهبك، والدك ليس بامام ، فأنه لم يخرج قط ، ولا تعسرض للخروج . . » . . . (١٥٢) ، ولقد كان هذا هو بالفعل مذهب واصل ، فلم يكن يرى في الامامة الروحية المهمة الحقيقية للامام . .

ولقد كان المعتزلة ، وفيهم هذا الفريق الثائر مين اهل البيت ، بزعامة زيد بن على ، يتهمون جعفر الصادق وانصار الامامة الروحية بالضعف والخوف من تبعات الثورة ، والركون الى حياة الدعة والهدوء ، والاشتفال بأمور الدنيا والكلف بها . . ولقد دارت مناظـرة بين الفريقين شارك فيها واصل وزيد وجعفر الصادق ، وذلك عندما ذهب واصل الى المدينة ، ونزل بمنزل على ابن ابراهیم بن آبی بحیی ، وعقد میجلسا حضره نفر من اهل الببت الذين انخرطوا في مذهب الاعتزال ، وفيهم: عبد الله بن الحسن ـ وهو والد محمد وابراهيم ، اللذين سيقودان ثورتين من ثورات المعتزلة ضــــد بني العباس \_ وأخوة عبد الله بن العسن ، وزيد بن على ، ومتحمد بن عجلان ، وأبو عباد اللهبى . . وغيرهم . . . ولقد جاءهم جعفر الصادق مع فريق من انصاره . وفي المناظرة بينهما قال جعفر لواصل مشسسيرا الى ذلك الانقسام الذي حدث في صفوف اهل البيت بدخول فريق من ابنائه الاعتزال: « . . انك ، ياواصل ، اتيت

<sup>(</sup>١٥٠) ( الملل والنحل ) جـ ٢ ص ٥٥ .

<sup>(</sup>١٥١) (أصول الاسماعيلية) ص ١٠٦ ، ١١١ .

<sup>(</sup>١٥٢) ( الملل و النحل ) جد ٢ ص ٤٨ ، ٨٥ .

بأمر تفرق به الكلمة ، وتطعن به على الإئمة! » فرد عليه واصل بكلام جاء فيه: « .. انك ، ياجعفر ، وانى الهمة ، شغلك هم الدنيا ، فأصبحت بها كلفا ، وما النياك الا بدين محمد .. فان تقبل الحق تسعد به ، وان تصدف عنه تبوء باثمك ..! » .. وشارك زيد ابن على في المناظرة فأغلظ القول لجعفر ، وقال له فيما قال: « ... انه مامنعك من اتباع واصل الا الحسد لنا! » (١٥٣) .

فهذا الفريق من أهل البيت ، هم أذن معتزلة ، ولم تكن للزيدية فرقة ولا مذهب في ذلك التاريخ ، ومن ثم فان ثورة زيد بن على هي ثورة معتزلية لحما ودما . ولقد ظل أمر ماسمي بعد ذلك بالزيدية هكذا زمنا طويلا . فزيد قد « اقتبس الاعتزال من واصل بن عطاء ، وصارت أصحابه كلها معتزلة » . . . (١٥٤) ، وابنه يحيى كان س قبل ثورة أبيه ومن بعدها ، وقبل خروجه هو وحتى صله في خراسان على مذهب المعتزلة ، وقبل أن يصلب « فوض في خراسان على مذهب المعتزلة ، وقبل ان يصلب « فوض ألامر بعده الى محمد وابراهيم » ابنى عبد الله بن الحسن (١٥٥) ، وهم معتزلة كذلك . . بللقد ظلت الزيدية ، وكما يقول الشهرستاني : فانهم « في الاصول يرون راى وكما يقول الشهرستاني : فانهم « في الاصول يرون راى المعتزلة حدو القذة بالقذة (١٥٥) ، ويعظمون ائمة الاعتزال

اكثر من تعظيمهم ائمة اهل البيت . . ! » (١٥٧) . . اى ائمة الشيعة الامامية . ومن هنا يصبح القول بأن الزيدية قد « سبقوا المعتزلة في الظهور ، سواء على مسرح السياسة أو في ميدان المعتقدات » (١٥٨) هو قول بين الشندوذ ا

وكان الفريق القاعد من اهل البيت يعترض على زيدن على بأن ثورته وطلبه البيعة بالامامة له فيها اغتصاب الامامة من اخيه محمد الباقر وابنه جعفر بن محمد الصادق ، فنفى ذلك الاتهام بأن الباقر لم يدع الامامة لنفسه ، ولم يدعها أبوهما على بن الحسين ، زين العابدين لان الامامة لمن يحارب أئمة الجور لا للقاعدين عن الشورة والقتال ، وفى ذلك يقول زيد : « هؤلاء يقولون : حسدت اخى وابن أخى ، احسد أبى حقا هو له ؟ لبئس الولد أنا من ولد! أنى لكافر أن جحدته حقا هسو له من الله ، ما ادعاها على بن الحسين ولا ادعاها أخى محمد بن على منذ أن أصبحت حتى فارقنى . . ! » (١٥٩) .

وكان بدء ثورة زيد بن على بالكوفة ضد هشام بن عبد اللك ليلة الاربعاء لسبع بقين من المحرم سنة ١٢٢ه ، كان البعض بحادله في سبب خروجه على الاموبين ، ويقو أون له: اذا كان أبو بكر وعمر قد استأثرا بالخلافة دون أهل البيت ، ومع ذلك فأنت لا تبرأ منهما ، وتتولاهما ،

<sup>(</sup>۱۰۳) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ۲۲٥ و ( باب ذكر المعتزلة ، \_ من كتاب المنية والامل ص ۲۰ ، ۲۱ ) .

من تناب الملل والنحل ) ج ۲ ص ۸۳ .

<sup>(</sup>١٥٥) المصادر السابق · جط ٢ س ١٥٥٠ . (١٥٥) القدة: ريشة السهم ·

<sup>(</sup>۱۵۷) ( الملل والنحل ) ج ۱ ص ۱۹۲ ( طبعة القاهرة ، بتحقیق محمد سیند کیلانی ، سنة ۱۹۶۱ م ) .

<sup>(</sup> ١٥٨) ( ثورة زيد بن على ) ص ١٨٣ ، ١٨٤ .

<sup>(</sup>١٥٩) المرجع السابق · ص ١٤٢ ( والمرجع ينقل عن ( الحور العبن ) س ١٨٨ ) ·

وتترحم عليهما ، فماذا فعلت بنو امية آكثر من ذلك ؟! فكان يجيب: « أن هؤلاء ليسوا كأولئك ، أن هؤلاء ظالون لى ولكم ولانفسهم! » (١٦٠) .

وكان نص البيعة التى بايعه الناس عليها يقول: « انا ندءوكم الى كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، وجهاد الظالمين ، والدفع عن المستضعفين ، واعط—اء المحرومين ، وقسم هذا الفيء بين اهله بالسواء ، ورد الظالمين ، واقفال المجمر (١٦١) ، ونصره اهل البيت على من نسب لهم وجهل حقهم .. (١٦٢) .

وكان زند نقول للناس: « انه لو لم أكن الا أنا وابني لخرجت على هشام . . فليس الامام منا من أرخى عليه ستره ، وانما الامام من شهر سيفه . . ! » (١٦٣) .

ولقد شاركت العامة في هذه الثورة الاعتزالية ، لانها لم تخش العقوبات الاقتصادية التي هدد بها هشام بن عبد الملك الثوار ، فلقد كتب هشام الى عامله على الكوفة بوسف بن عمر يقول له: « . . فادع اليك اشراف اهل المصر ، وأوعدهم العقوبة في الانشار واستصفاء الاموال، فأن من له عقد أو عهد منهم سيبطىء عن زيد ، ولا يخف معه الا الرعاع ، وأهل السواد ، ومن تنهضه الحاجة ، استلذاذا للفتنة . . فيادهم بالوعيد ، وأعضض مهم

بسوطاك ، وجرد فيهم سيفك ، واخف الاشراف والاوساط قبل السفلة! » (١٦٤) .

ولقد افلعمت خطة هشام هذه مع الثوار ، فانصر ف عن زيد من بايعه من الاشراف ، الذين خافوا على اموالهم أن يستصفيها هشام ، ثم أرادوا تبرير نكوصهم عن الثورة وتكثهم بيعة زيد ، فقالوا: ان الامامة كانت في على بن الحسين ، ثم ابنه محمد الباقر ، ثم ابنه جعفر الصادق ، ولذلك فنحن نرفض امامة زيد ، لانه لا حق له فيها ، قالوا ذلك ليهوهوا على الناس ، وهم انما رفضوه « لما بلغهم أن سلطان الكوفة يطلب من بايع زيدا ، ويعاقبهم ، فخافوا على انفسهم ، وخرجوا من بيعة زيد ، ورفضه، مخافة من هذا السلطان » (١٦٥) . . . فسماهم زيد « بالرافضة » ، وجرت هذه التسمية على الامامية ، في بعض الدوائر ، منذ ذلك التاريخ . . ولقد كان خدلان الرافضة لثورة زيد بن على سببا في فشلها بعد يومين من القتال ضد حيش هشام ، مما جعل الزيدية ، بفرقها وفروعها يرددون دائما قولهم: «أن الرافضة أضم علنا وانكأ فينا من الحرورية \_ « الخوارج » \_ وبنى امبة الذبن ولفوا في دماننا! » (١٦٦).

وكان بتمثل وهو مقبل على الموت بقول الشاعر:

اذل الحباة وعسز المسات وكسلا اراه طعساما وبيسلا

<sup>(</sup>۱٦٤) (تاریخ الطبری) جد ۸ ص ۲۲۲ ( احداث سنة ۱۲۱ ه.) (۱۲۵) یحیی بن الحسین ( رسائل العدل والتوحید ) جد ۲ ص ۸۱ دراسة و تحقیق محمد عمارة و طبعة القاهرة سنة ۱۹۷۱ م (۱۲۸) (تثبیت دلائل النبوة ) جد ۲ ص ۵۳۵ .

فان كسان لابد مسن واحسا

فسيروا الى الموت سيرا جميلا (١٦٧)!

ولما قتل ، دفنه اصحابه سرا ، ثم اكتشف الامويون مدفنه ، فنبشوا قبره ، وصلبوه ، واحتزوا رأسه فبعثوا بها الى هشامبن عبد اللك ، حيث نصبت على باب دمشق ، ثم طبف بها في المدن الكبرى ، مثــل المدينة ومصر ، زجرا للثوار ٠٠ ثم احرقت جثته والقي رمادها في نهر دجلة (١٦٨)!

ولقد ظلت المعتزلة تدكر زيدا كواحد من المتها « لانه كان صالحا للامامة ، لما اوتيه من الصلاح والعلم والفضل، ولانهقد بايعه فريق من أهل العلم والفضل ، فيجب أن مكون اماما » (١٦٩١) · ·

مل لقد بكته الخوارج ، ورثوه ، واسفوا على فشك ثورته ، ونعوا على الرافضة خدلانهم له ، وقال شاعرهم حبیب بن جدرة الهلاای ، یرثیه ویصف غیدر اهل

اولاد درزة اسلموك وطساروا يا ابا حسين ، لو شرراة عصابة علقتك كان لوردهم اصدار (۱۷۰)!

اما ابنه یحیی فلقد قال ، برثی اداه ، ویستنهض الناس.

(۱۷۲) ( مروج الذهب ) ج ۲ ص ۱۶۷ .

خلیالی ، عنی بالمدینیة بلغیا

فحتى متى مروان يقتــل منــكم

وحتى متى ترضيون بالخسف منهم

لـــكل قتيــل معشـر بطلبونه

بنى هاشم اهل النهى والتجسارب

خياركم ، والدهر جم العجائب

وكنتم أباة المخسف عند التحارب

وليس لزيد بالمراقين طالب (١٧١)!

ثم انسمحب يحيى بن زيد ببقايا الثوار الذين نجوا من

القتل ، الى خراسان ، فأقام بالجوزجان « منكرا للظلل

وما عم الناس من الجور ". وفي أواخر سنة ١٢٥ عد

او اوائل سنة ١٢٦ هـ على خلاف في ذلك \_ أعلى

الثورة على الوليد بن يزيد، سوكان أمير خراسان نصر بن

سيار ــ وبعد معارك عديدة دخلها مع انصاره من المعتزلة

والثائرين من أهل البيت ضد جيش الوليد الذي قاده

سلم بن احوز المازني ، قتل بحبي بن زيد ، أعسال

الامويون بحسده فعلهم بحسد أببه ، اذ احتزوا راسه

فعثوا بها الى الوليد بن يزيد ، وصلبوا جسسنه

بالجوزجان ، فظل على صليبه حتى قامت ثورة أبي مسلم

الخراساني ، فأنه ل جئته وصلى عليها ووارى عظامه في

قبره هناك . . وكما يقول المسعودي : أن أهل خراسان

قد انفحر حزنهم على بحبى بن زيد ، وفي العام الذي دالت

فيه دولة ننم أمية لم بولد بخراسان مولود الا وسماه أبواه سحمر, أو بزيد ؟! . . (١٧٢) . (١٧١) ( مقالات الاسلاميين ) جد ١ ص ١٣٩ ٠

<sup>(</sup>١٦٧) ( عيون الاخبار ) مجلد ١ ص ١٩١ (١٦٨) أنظر أحداث هذه الثورة مفصلة في كتاب ( ثورة زيد بن علي ) ، ﴿ ٠ ١٤٩ ص ٢ ق ٢ ص ١٤٩) ( اللغني ) ج ١٤٩ ق ٢ ص ١٤٩)

<sup>(</sup>۱۷۰) ( تورة زيد بن على ) ص ۱۲۷ .

وبعد عام من فشل ثورة يحيى بن زيد ، خرج بالكوفة عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبى طالب ، في محرم سنة ١٢٧ ه . . وذلك في عهد مروان بن محمد، فحاربه عامل مروان عبد الله بن عمر ، فهزمه . . وفي هذه الثورة كان المعتزلة والزيدية معا في القتال ضد الامويين ، فالطبرى يذكر فيمن بايع عبد الله بن معاوية اسم «منصه ابن جمهور» ، وهو من قادة اهل العدل والتوحيد الذين برزوا في الثورة ضد الوليد بن يزيد \_ التي سنتحدث عنها برزوا في الثورة ضد الوليد بن يزيد \_ التي سنتحدث عنها الزيدية (١٧٣) ، وكما قلنا فلقد كانت الزيدية اسما يطلق على فريق اهل البيت الذين انشقوا عن امامة جعفر بن محمد ، واختاروا طريق الثورة على طريق الإمامة الدينية، والروحية ، وانضموا لذلك الى الاعتزال . .

وهكذا شهدت العراق وخراسان ثلاث ثورات قام بها المعتزلة ضد الحكم الأموى في المدة من سنة ١٢٢ حتى سنة ١٢٧ ه. . قاد الأولى: زيد بن على «سنة ١٢٧ه.» والثانية: يحيى بن زيد «سنة ١٢٧ ه.» والثالثة: عبد الله بن معاوية «سنة ١٢٧ ه.» .

#### ※※※

اما في الشام ، حيث مقر الخلافة الاموية ، فقد حدثت في سنة ١٢٦ هـ اكثر المحاولات الثورية الاعتزالية تو فيقا ونجاحا ضد الامويين ، وذلك عندما نجحت ثورتهم ضد الوليد بن يزيد ، فقتاوه فيها ، ونصبوا بدلا منه

حليفة معتزليا امويا هو يزيد بن الوليد « ١٢٦ – ١٢٦ هـ ،٠٠ - ٧٠٥ م. ٠٠٠ ع.٠٠

کان اختلال حال الدولة الامویة قد قارب بها علی دور الانهیار ، وذلك عندما انتقل خلیفتها الولید بن یزید « ۸۸ - ۱۲۲ هـ ۷۰۷ - ۷۶۶ م » بالفسق والفجور والمجون ، بل والزندقة من دور الاسرار الی دور الجهر والاعلان ، فلقد کان ـ کما یقول ابن قتیبة ـ : « ماجنا سفیها ، یشرب الخمر ، ویقطع دهره باللهو والفزل ، ویقول اشعار المغنین ، ویعمل فیها الالحان! » (۱۷۶) . . کما کان « اول من حمل المفنین من البلدان الیه ، وجالس الملهین ، واظهر الشراب والملاهی والعزف ، وفی آیامه کان ابن واظهر الشراب والملاهی والعزف ، وفی آیامه کان ابن محرز ، وطویس ، ودحمان (۱۷۵) . وغلبت علیه شهوة محرز ، وطویس ، ودحمان (۱۷۵) . وغلبت علیه شهوة وکان متهتکا ماجنا خلیعا . . » (۱۷۲) . وفی مصادر وعرفه آن یثبته المرء فی کتاب!

ولقد تعدى الوليد نطاق الفسق والمجون الى الزندقة والجهر بفلتات لسان لا يرضاها المجتمع المسلم ، خاصة من امير المؤمنين . . فالرواة يروون أنه قد عزم على أن يبنى اعلى الكعبة في البيت الحرام قبة يشرب فيها الخمر ، ويشرف منها سكران منتشيا على الطائفيين ببيت الله العتيق ! . . ولما راى في المصحف ، يوما ، آيات تتحدث

<sup>(</sup>۱۷۳) (تاریخ الطبری) ج ۷ ص ۳۰۳، ۳۰۷ (طبعة المعارف) و ج ۹ ص ۶۸ \_ ۲۵ (الطبعة الاولی) (أحداث سنة ۱۲۷ هـ).

<sup>(</sup>۱۷٤) ( العارف ) سي ٢٦٦ ·

<sup>(</sup>١٧٥) أنظر أخبار هؤلاء المغنين في كتاب (الاغاني) .

<sup>(</sup>۱۷۷) ( مروج الذهب ) جد ۲ ص ۱۷۷ ، ۱۲۸ ·

عن الحساب والجزاء والعقاب ، رمى المصحف بالسهام ، وهو بنشد:

تذكرنى الحساب ولست ادرى احقال ما تقاول من الحساب فقال الما تقاول من الحساب فقال الله يمنعنى طعال الله يمنعنى طعال الله يمنعنى علمان الله يمنعنى شابى شابى الله يمنعنى شابى شابى الله يمنعنى شابى

ومرة ثانية ، فتحه ، فوجد قلول الله سبحانه : « واستفتحوا وخاب كل جبار عنيد » (١٧٧) ، فخرق صحائفه بسهمه ، وانشد :

اتوعد كدل جبدا عنيد كان المعنيد فها أندا ذاك جبدا عنيد فها أندا ذاك جبدا عنيد فان لا قيت ربك يوم حشدر فقى الوليد (١٧٨)!

وكان لابد لبلاط ملك هذا مبلغ ترفه ونزقه ومجونه أن يتجه الى أموال الناس وثرواتهم بالمصادرة والسلب والنهب والاستنزاف . . ولقد عرفت أوروبا في العصور الوسطى من يبيع للحق الالهى للهى للغفران ، وعرف الشرق في عصره الحلميث من يبيع الرتب والنياشين . . أما الوليد بن يزيد فكان يبيع الولايات والعمالات في الدولة ، بما فيها من ثروة ومن فيها من بشر وموظفين وأمكانيات . . ! فلقد باع ، مثلا ، لنصر أبن سيار ولايته على خراسان ، ثم بدا له أن يبيعها مرة ثانية لمن يدفع أكثر ، فاعها ، بما في ذلك واليها وعماله ، الى يوسف بن عمر . . ! وتحدث المؤرخون عن « الهدايا » الى يوسف بن عمر . . ! وتحدث المؤرخون عن « الهدايا »

التى جاءت اليه من خراسان ، وكيف قسم الوالى على اهل البلاد جمع مكونات « قافلة الهدايا » التى ستذهب الى بلاط دمشق « فلم يدع بخراسان جارية ولا عبدا ولا برذونا فارها الا اعده » لحمل « الهدايا » وضمت هذه « الهدايا » : الف مملوك ، مسلحين ، محمولين على الخيل ، وخمسمائة وصيفة ، واباريق من ذهب وفضة، وتماثيل للظباء ورءوس السباع والايايل . . الخ . . الخ . . ولم خرجت القافلة في طريقها الى دمشق ، استعلم الوليد : هل في محتوياتها ما يبغى من ادوات اللهدو والطرب ؟ وخاصة « البرابط » و « الطنابير » ؟ . . . فاستدرك الوالى وضمنها مراد امير المؤمنين ! . . وقال فاستدرك الوالى وضمنها مراد امير المؤمنين ! . . وقال البعض يومئذ في ذلك شعرا :

ابشر أمين الله ابشر بتباشر المين الله ابسر بتباشر الميابير بابل يحمل المسال عليها كالابابير بغال تحمل الخمر حقائبها طنابير ودل البربريات بصوت البم والرير وقرع الدف احيانا ونفخ بالمزامير فهذا لك في الدنيا وفي الجنة تحبير (١٧٩)!

واذا كان هذا حال بلاط الخليفة ، فان عماله وولاته لابد أن يكونوا على دين ملوكهم في السلط والنهب والنهب والمصادرة والتبذير . . وكان للوليد طفلان ، لم يبلغا الحلم بعد ، فأكره الناس على البيعة لهما بولاية العهد من بعده ،

<sup>(</sup>۱۷۷) ابراهیم : ۱۰ · (۱۷۸) ( أمالی المرتضی ) ق ۱ ص ۱۲۸ ـ ۱۳۰ ·

<sup>(</sup>۱۷۹) (تاریخ الطبری) جد ۸ ص ۲۹۷ ، ۲۹۸

واحدا بعد الآخر ، وبعث بذلك رسالة طويلة الى الامصار والنواحي في رجب سنه ١٢٥ هـ ، تعكس سطورها فلسفة الحكم في عصره ودولته ، اذ لا تتحدث الرسالة الاعسن الطاعة الواجبة على الناس لحكامهم ، ولا تدكر من القرآن الا الآيات التي تدعو الى الطاعة والخضوع والتسليم ، لان «الله علم أن لاقيام لشيء ولا صلاح له الا بالطاعة .. فمن اخذ بحظه منها كان لله وليا ، ولامره مطيعا ، ولرشده مصيباً . . ومن تركها أضاع نصيبه ، وعصى ربه ، وخسر دنياه وآخرته . . وكان ممن غلبت عليه الشــــقوة التي تورد اهلها أفظع المشارع ، وتقودهم الى شر المصارع . . فالطاعة رأس هذا الامر وذروته ، وسنامه وزمامه ، وملاكه وعصمته ، وقوامه بعد كلمة الاخلاص! » ثم تمضى الرسالة لتتحدث عن العهد للطفلين : الحكم وعثمان ، باعتباره « من تمام الاسلام . . . وأن أمير المؤمنين لم يكن منه استخلفه الله بشيء من الامور أشد اهتماما وعناية منه بهذا العهد . . فبايعوا للحكم . . ولاخيه من بعده ، على السمع والطاعة . . فاعلمواذلك وافهموه! » . . (١٨٠). ولقد علم الناس ذلك ، وقهموه ، واطاعوه . . فبايعوا للحكم وعثمان . .

وبينما كان الوليد بن يزيد يعالج شيخوخة الـدولة الاموية واضطراب امر خلافتها هذا الضرب من العلاج ـ اذا جازت تسميته علاجا ـ كانت المعتزلة تنشط وتجمع امرها وتدبره ، وكانوا يرفعون شعارهم الداعى الى اعادة امر الخلافة شورى بين المسلمين .. وكان الامـير الاموى

يزيد بن الوليد بن عبد الملك \_ « الملقب بالناقص » \_ احد الذين دخلوا مذهب الاعتزال ، فعرض على الوليد بن يزيد ان ينزل على رغبة الداعين الى اعادة الامر شورى . . . فرفض ، بل ورفض أن يطلق سراح القدرية \_ « المعتزلة» \_ المنفيين في جزيدة « دهلك » منذ عهد هشام بن عبد الملك . .

وكانت صفات يزيد بن الوليد على الضد من صحفات الوليد بن يزيد ، حتى لقد نسجت مصادر التاريخ حول صفاته وأخلاقه وسجاياه بعض الاساطير ، فابن قتيبة ، الذي قدمنا بعض وصفه للوليد حيقول عن يزيد : انه « كان محمود السيرة ، مرضيا .. ويقال : أنه مذكور في الكتب المتقدمة بحسن السيرة والعدل ، وفي بعضها : يامبدد الكنوز ، ياسجادا بالاسحار ، كانت ولايتك رحمة ووفاتك فتنة ، أخذوك فصلبوك ! » (١٨١) .. وكان اللقب الاثير لديه : « الشاكر لانعم الله » .. (١٨١) ، وكان حتى لقد ذهب عدله ، بعد أن اقترن بعدل عمر بن عبد العزيز ، مثلا من امثلة علماء النحو ، فقالوا : « الناقص العزيز ، مثلا من امثلة علماء النحو ، فقالوا : « الناقص والاشج أعدلا بني مروان ! » (١٨٣) .

ولقد تم تدبير الثورة والبيعة ليزيد بن الوليد بالخلافة خارج دمشق ، في المدن والقرى والنواحي التي غلب عليها الاعتزال ، حول طريق التجارة الذاهب منها الى حلب \_

<sup>(</sup>۱۸۰) المصدر السابق · ج ۸ ص ۲۹۰ ـ ۲۹۷ · وانظر (الاغاني) ج ۷ ص ۲۵۱۰ ، ۲۵۱۱ ·

٠ ٣٦٧) ( المعارف ) ص ١٨١١)

<sup>(</sup>١٨٢) القلقشندي ( مآثر الاناقة في معالم الخلافة ) ج ١ ص ١٥٩ . تحقيق عبد الستار فراج · طبعة الكويت سنة ١٩٦٤ م .

<sup>(</sup>۱۸۳) ( رسائل الجآحظ) جر ۱ ص ۸۳ ( هامش) ، ( والاشج هو عمر بن عبد العزيز ) .

وهى التى تحدثنا عنها من قبل - . . وفي ليلة الخميس، لثلاث ليال بقيت من جمادى الآخرة سنة ١٢٦ هـ تنكر يزيد في ثياب بدوية ، وركب حمارا ، وصحب نفرا قليلا من خاصته ، ودخل دمشق ، وكانت قد عقدت له بيعة اغلب اهلها سرا ، وكان هناك بمسجد دمشق سلاح كثير قد احضر من ارض الجزيرة ، فدخل الشوار الي المسجد ، وأدوا مع الناس صلاة العشاء ، ثم أخذ الناس ينصرفون ، والثوار يبطئون ، فلما استعجلهم حسراس المسجد كي يغلقوا أبوابه اخذوا يخرجون من باب ويعودون للدخول من باب آخر ، حتى انفردوا بعراس المسجد ، واستولوا على مابه من سلاح . . !

وفي صبيحةيوم الخميس زحفت قوى الثوار تقودها المعتزرلة على أبواب دمشق ، فقتلوا من اعترضهم مـن الحراس ، ودخلوها من جميع الابواب ، لانهم قد أتوا من كل المدن والقرى المحيطة بها ٠٠ فدخل عبد الرحمن إن مصاد ، من باب الجابية ، ومعه الف وخمسمائة بسلاحهم . و دخلت السكاسك من الباب الشرقى ، يقودهم يزيد ابن عنبسة . . ودخل أهل داريا ، بقيادة يعقوب بنهائيء العبسى ، من باب دمشق الصغير ٠٠ ودخل أهل دومـة رحرستا ، بقیادة عیسی بن شبیب التفلبی ، من باب تو ۱۰ .. ودخل أهل دير المرأن وسطرا والارزة ، يقودهم حميد ابن حبيب اللخمى ، من باب الفراديس . و دخل أهـل جرش والحديثة ودير زكا ، يقودهم النضر بن عمــر المجرشي ، من الباب الشرقي . . ودخل بنوعذرة وسلامان يقودهم ربعى بن هاشم الحارثي ، من باب توما . ودخلت جهينة رمن والاهم ، يقودهم طلحة ابن سعيد . . وكانت

اعلام الثوار الزاحسين على دمشق تحمل العباره التي بايع الناس عليها يزيد بن الوليد ، وهي : (( ادا دعودم الى كتاب الله وسنه نبيه ، وان يصير الامر شورى ! )) . . .

و ان معصد الجميع ومقر جميعهم حول يزيد بن الوليد بمسجد دمشق . وعند ذلك انتدب الخليعه الجديد جماعه من فرسان القوم المبرزين فيهم ، فحاصرت قصر الوليد بن يزيد ، وتسوروه عليه بعد أن رفضول وسلاته ، وقتلوه ، وحمل راسه منصور بن جمهور لحد فرسان القدرية وقادتها لل الخليعة الجديد ، فقالوا له : « أبشر يا أمير المؤمنين بقتل الفاسق الوليد، وأسر من كان معه » ! . .

ولما استقر الامر ليزيد ، صعد المنبر ، وخطب في الناس خطابا أعلن فيه نهج الحكم الجديد . . فقال فيما قال :

« أيها الناس ، والله ماخرجت اشرا ولا بطرا ، ولا حرسا على الدنيا ، ولا رغبة في الملك . . ولكني خرجت غضبا لله ولدينه ، وداعيا الى كتاب الله وسنة نبيه ، لما هدمت معالم الهدى ، واطفىء نور أهل التقى ، وظهر « الحبار العنيد » ، المستحل لكل حرمة ، والراكب لكل بدعة ، مع أنه ، والله ، ما كان يؤمن بيوم الحساب ، وأنه لابن عمى في الحسب ، وكفئي في النسب . . أيها الناس ، أن لكم على الا أضع حجرا ، ولا أجرى نهرا ، ولا اكتنز مالا ، ولا أعطيه زوجة ولا ولدا ، ولا أنقل مالا من بلد الى بلد ، حتى اسد فقر ذلك البلد وخصاصة من بلد الى بلد ، حتى اسد فقر ذلك البلد وخصاصة اهله ، بما يغنيهم ، فأن فضلت فضلة نقلته الى البلد الذي يليه ممن هو أحوج اليه . ولا أجمركم في ثغوركم الذي يليه ممن هو أحوج اليه . ولا أجمركم في ثغوركم

فافتنكم وافتن اهاليكم . ولا اغلق بابي دونكم ، فيأكل قويكم ضعيفكم . ولا احمل على اهل جزيتكم ما اجليهم به عن بلادهم ، وينقطع نسلهم . ولكن : لكم اعطياتكم في كل سنة ، وارزاقكم في كل شهر ، حتى تستدر المعيشة بين المسلمين ، فيكون أقصاهم كأدناهم . فأن أنا وفيت لكم بهذا فعليكم السمع والطاعة ، وحسب المؤازرة والكاتفة ، وان لم أوف لكم به ، فلكم أن تخلعوني ، ألا أن تستتيبوني ، فأن تبت قبلتم منى ، وأن رأيتم أحدا أو عرفتموه بالفضل والصلاح ، يعطيكم من نفسه مثل ما أعطيتكم ، فأردتم أن تبايعوه ، فأنا أول من يبايعه ، ويدخل في طاعته .

ايها الناس ، لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق ، أقول قولي هذا واستففر الله لي ولكم » (١٨٤)!

ومما يلفت النظر في هذه الثورة ، وخطاب خليفتها عذة أمور:

اولها: انها اول ثورة تحدث فى الشام ند حكم بنى المية ، الذى استند الى اهل الشام ، حتى لقبت دولتهم بدولة اهل الشام . . فلقد جاء دور الشام فى الثورة ، بعد ان كانت قاصرة على العراق واطراف اخرى بعيدة من العاصمة دمشق . .

ثانيا: أن القبائل اليمنية التي كانت ، تقليديا ، سند

(۱۸٤) أنظر في أحداث هذه الثورة: (الامامة والسياسة) ج ٢ ص ١٠٨ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ و (تاريخ الطبرى) ج ٩ ص ٢ ، ٣ ، ٢ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٤٠ ، ١٠٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، و (المعارف) ص ٣٦٧ ، و (تاريخ الدولة العربية) لفلهوزن ٠ ص ٣٤٥ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٥٠ ـ ٣٥٠ ـ ٣٥٠ و (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٣٥٧ ، ٣٥٠ ، ١١٠ ، ١١٠ ، ١١٠٠ ، ١١٠٠ ،

الدولة الاموية قد اسهمت بقسط وافر في هذه الثورة ، مما سلب بني امية « السلاح القبلي » الذي استخدموه في ضرب القبائل المناوئة واحداث التوازن في البسلاد لمصلحة دولتهم . . .

تالثها: انه لاول مرة منذ عهد الخلافة الراشدة يختار الناس خليفتهم بالبيعة وآلاختيار ، خارجين بذلك عس نظام الوراثة الذي ارساه في الدولة معاوية بن أبي سفيان. رابعا: ان المضمون الذي عبر عنه يزيد بن الوليد في خطابه أعاد الى منبر الخلافة تلك الاقوال والمعاني التي افتقدها هذا المقام منذ عهد الخلافة الراشدة ، مما بذكر بكلمات ابي بكر الصديق . فهو يقرر حق الامة في خليع الإمام اذا لم يف بعهده ومهامه \_ وهو مبدا المعتزلة \_ ويذكر أن الاكثر فضلا وصلاحا هو الاولى . الى جانب الحديث عن العدل الاجتماعي ، والمساواة بين الناس ، والعدل في أهل الذمة « حتى يكون أقصاهم كأدناهم ، وحتى تستدر المعيشة بين المسلمين » . .

فهى ثورة ، تمثل عهدا جديدا ، له منهج جديد . . بل وغريب اذا قيس بنهج بنى أمية في حكم الناس . .

اما دور المعتزلة في قيادة هذه الثورة ، فلقد تحدثت عنه وأشارت اليه كل المصادر التي عرضت لها ، تقريبا ، فهم يسلكون بزيد بن الوليد في سلسلة الأئمة الذين يعتر فه ن بامامتهم « لانه كان بصفة من يصلح للامامة ، وبايعه طبقة من أهل الفضل » (١٨٥) . . وهم برونه أفضل من عمدر ابن عبد العزيز . . فعندما بايعه قيس بن هانيء العسى قال له : « يا أمير المؤمنين ، اتق الله ، ودم على ما انت

<sup>·</sup> ١٥٠ ر المغنى ) ح · ٢ ق ٢ ص (١٨٥)

عليه ، فما قام مقامك احد من أهل بيتك ، وأن قالوا: عمر بن عبد العزيز ، فأنت أخذتها بحبل صالح ، وأن عمر اخذها بحبل سوء!» (١٨٦) ٠٠ يشير بذلك الى أن يزيد وليها بالاختيار ، أما عمر بن عبد العزيز فقد ورثها وراثة

وعندما سأل عيسى بن حاضر عمرو بن عبيد عن رأيه في يزيد بن الوليد \_ الذي لقب بالناقص لنقصه أعطيات بنى امية \_ أضفى عليه عمرو بن عبيد صفات الامام كما تراه المعتزلة ، وكما حددها الحسن البصرى ، فقال عنه: « انه الكامل! عمل بالعدل ، وبدأ بنفسه ، وقتل ابن عمه في طاعة الله ، وصار نكالا على أهل بيته ، ونقص من اعطياتهم ما زادته الجبابرة ، وجعل في عهده شرطا ولم يجعله جزما . والله لـكأنه ينطق عن لسـان أبى ! (11V) « Juan

ومن الذين شهدوا القتال في هذه الثورة قوم بلغوا في الاعتزال القام الذي جعلهم يذكرون في كتب الطبقات ، مثل ابي وهب الكلاعي ، عبيد الله بن عبيد « المتوفى ســنة ١٣٢ هـ " ، وابى عبد الله هشام بن الفاز بن ربيعه الجرشي «المتوفي سنة ١٥٦هـ».. فلقد ذكر الجاحظ انهم من اهل الشام الذين شهدوا « الوقعة مع يزيد بن الوايد في جمهور الفيلانية " (١٨٨١) .

وانتساب جمهور هذه الثورة ، من أهل الشام ، الى

(۱۸٦) ( تاریخ الطبری ) جه ۹ ص ۲۷ .

(١٨٧) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ١١٣ . ( وأبوسعيد هو

(۱۸۸) ( المصدر السابق) ، ص ۱۰۲ ، ۱۰۳ ،

عالم المعتزلة الدمشقى: أبى عبد الله - أو أبى أيوب ، أو أبى مسلم \_ مكحول بن عبد الله الشامى « المتوفى سنة ١١٦ هـ » جعل خصومها ـ بعد موت يزيد وخلافة مروان ابن محمد \_ يرجمون أهلها ، ودورهم ، ويرددون عبارة : « هذا في كبد خكحول » (١٨٩)!! لانهم كانوا على مذهبه

وأبو القاسم البليخي ، يذكر في أقدم تاريخ للطبقات والفرق عند المعتزلة ، تحت عنوان: « خروج أهـل العدل » قوله: « وخرجت الفيلانية مع يزيد بن الوليد ابن عبد اللك ، في سنة ست وعشرين ومائة . . " (١٩٠)

والخوارزمي يذكر في احدى رسائله ، كيف انه كان لكل فرقة دولة ، فيقول: « ليس من فرق الاسلام فرقة الا وقد هبت لاهلها رويحة ، ودالت لهم دولة ، كما اتفق لمختار بن عبيد الله للكيسانية ، ويزيد بن الوليد الفيلانية ، وابراهيم بن عبد الله للزيدية ، والمأمون لسائر الشبيعة ، والمعتصم والواثق للمعتزلة ، والمتوكل للنواصب والعصيوية . . » (١٩١) .

والمسعودي يقول عن هذه الثورة: « وكان خروج يزيد ابن الوليد بدمشق مع شائعة من المعتزلة ، وغيرهم من اهل داريا والمزة من غوطة دمشق ، على الوليد بن يزيد ، لما ظهر من فسقه ، وشمل الناس من جوره ٠٠٠ " ويتحدث عن يزيد بن الوليد فيقول: أن « المعتزلة تفضل في الديانة يزيد بن الوليد على عمر بن عبد العزيز ٠٠ وكان

<sup>(</sup>١٨٩) المصدر السابق • ص ٩٦ •

<sup>(</sup>١٩٠) المصندر السابق · ص ١١١ ·

<sup>(</sup>١٩١) ( تاريخ الجهمية والمعتزلة ) ص ٥٧ .

يزيد يذهب الى قول المعتزلة وما يذهبون اليه في الاصول الخمسة : من التوحيد ، والعدل ، والوعيد ، والاسماء ، والاحكام ـ وهو القول بالمنزلة بين المنزلتين ـ والامـر بالمعروف والنهى عن المنكر . . » (١٩٢) .

فهى ثورة معتزلية ، قام بها اساسا معتزلة الشام ، أما معتزلة العراق فانهم أيدوها كل التأييد . .

فالخطبة الشبهيرة التي خطبها واصل ، واسقط منها حرف الراء الذي كان لا يحسن نطقه ، خطبها عند عبد الله ابن عمر بن عبد العزيز ، الذي ولي البصرة من قبل يزيد ابن الوليد . . وكــان معه نفر من المــة معتزلة العراق . . (١٩٣) .

بل لقد همت معتزلة العراق ، إن تسير حيشا يقوده عمرو بن عبيد لنصرة يزيد بن الوليد ، لولا أن الاجسل عاجله ، اذ لم تزد خلافته عن اشهر خمسة الا قليلا . . والبلخى بروى عن عمرو بن عبيد قوله لاستحابه: "تهيأوا حتى نخرج الى هذا الرجل فنعينه على امره ١٠٠ وبينما عمرو واصحابه على ذلك الاستعداد والاعداد « أذ ورد عليه خبر موت يزيد . . » (١٩٤) .

واول وال ولاه مزيد بن الوليد على العراق كان هــه منصور بن جمهور ، الذي بقول عنه خصوم المعتزلة: انه « كان اعرابياحافيا غيلانيا . . . وأنه أنما صار مع لإلا

أرايه في الغيلانية . . . فشهد لذلك قتل الوليد بن يزيد ، ويزكيه يزيد بن الوليد ويدافع عنه ، فيقسول: « اذا لم أول منصورا في حسن معاونته فمن اولي» (١٩٥)؟

والمحارث بن سريح «١٢٨ مد ٧٤٦ م » ذلك الذي قاد ثورة ضد بني أمية على عهد هشام بن عبد الملك شارك فيها تيار الارجاء الذي قال أصحابه بالعدل والتوحيد \_ كما سبق أن ذكرنافي الحديث عن المرجئة بالقسم الاول من هذه الدراسة \_ والذي ظل هاربا من الدولة ببلاد الترك ، بعث اليه يزيد بن الوليد بالامان له ولمن معهه ، وكتب له بذلك كتابا يقول فيه: « أما بعد ، فانا غضبنا لله اذ عطلت حدوده ، وبلغ بعباده كل مبلغ ، وسفكت الدماء بغير حلها ، وأخذت الاموال بغير حقها ، فأردنا أن نعمل في هذه الامة بكتاب الله وسنة نبيه . . فقد أوضحنا لك عن ذات أنفسنا ، فأقبل أمنا أنت ومن معك ، فانكم اخواننا واعواننا » . . ثم كتب الى عامله على العسراق عبد الله بن عمر بن عبد العزيز أن يرد الى المسلوث وأنصاره كل ماكان قد استصفى من أموالهم وسبى مسن ذراريهم ٠٠ فعاد المحارث وأنصاره الى « مرو »٠٠ وعاش مع أنصاره آمنين ، حتى مات يزيد ، وخلفه مروان بن محمد ، فقال الحارث: « انما آمنني يزيد بن الوليد، ومروان لا يجيز أمان يزيد ، فلا آمنه . . فدعــا الى البيعة . . ، وحارب جيش مروان بن محمد حتى هزم وصلب سنة ١٢٨ هـ.. (١٩٦).

فهي ، اذا ، ثورة ، قام بها المعتزلة ، وحاولوا فيهـا

١٩٢١) ( مروج الذهب ) ج ٢ ص ١٧٦ ، ١٧٧ ، ١٧٢ .

<sup>(</sup>١٩٣) أنظر ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢٢٣ ، ٢٢٤ . وأنظر هذه الخطبة في ( نوادر المخطوطات ) المجلد الاول ص ١٣٤ – ١٣٦ جمع وتحقيق عبد السلام هارون • طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م • (١٩٤) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ١١٣ .

<sup>(</sup>۱۹۹۰) ( تاریخ الطبری ) جه ۹ دس ۲۷ ، ۲۸ .

<sup>(1971)</sup> المصدر السابق ، ٩ ص ٢٤ ، ٣٤ ، ٣٥ ، ٦٦ ، ٧٧ .

تطبيق نظريتهم في الامامة والعدل بين الناس، وأمنوا في عهدها الثوارالذين خرجوا من قبل منكزين على أنمسه الجور والفساد ...

ولكن مروان بن محمد كان يتربص بهذه الثورة الدوائر منذ قيامها ، وكان يقبع في ارض الجزيرة يتحين الفرص، ويراسل من بقى من أمراء بنى أمية . . بل أنه لم يكن قد بايع ليزيد الا بعد تلكؤ ، وبعد أن بعث اليه يزيد يقول له : « أما بعد ، فأنى أراك تقدم رجلا وتؤخر أخرى ، فأذا أتاك كتابى هذا فاعتمد على أيتهما شئت والسلام! »(١٩٧) . . . وكان مروان قد كتب الى أخى الوليد بن يزيد ، بعد مقتله ، يقول : « . . أنى مطرق الى أن أرى غيرا فأسطو بانتقام . . . ولم أشبه محمدا ولا مروان . . أن لم أشمر للقدرية أزارى وأضربهم بسيفى جارحا وطاعنا! . وما أطراقي الا لما أنتظر مما يأتيني عنك ، فلا تهن عن تأرك بأخيك! . . . » (١٩٨) ،

ولم يطل الانتظار بمروان بن محمد ، اذمات يزيد بن الوليد في ١٢ ذى الحجة سنة ١٢٦ هـ ( ٢٥ سبتمبر سنة ٧٤٤ م ) ، بعد خلافة لم تزد عن مائة واثنين وسسنين يوما ... (١٩٩) ، فوثب مروان على الخلافة ، وازال آثار يزيد بن الوليد ، بل نبش قبره وصله على باب الجابية ، وقتل كثيرا من المعتزلة وأنصار يزيد ، وفر من دمشق ابراهيم بن الوليد (٢٠٠٠) الذى كان يزيد قلد

عهد اليه بعد طلب الناس ومشورتهم .. وعزل ولاة يزيد، وبعث الى العراق النضر بنسعيد ، ليخلف عبد الله بن عمر بن عبد العزيز ... وعند ذلك جمع منصور بن جمهور أنصاره من المعتزلة ، وقاتلوا جيش مروان ، بل وتحالفوا مع الخوارج على حربه .. وظل منصور هذا يقاتل مروان وبنى أمية من موقع الى آخر ، ومن معركة الى أخرى ، ومن بعدهم أخذ يقاتل بنى العباس ، حتى لجأ الى الهند ، ولما هزم ، مضى الى الصحراء فمات عطشا رسط الرمال (٢٠١) سنة ١٣٤ ه.

ولكن فشل ثورة يزيد بن الوليد في الاستمرار ، وتولى مروان بن محمد الخلافة ، لم يزد الدولة الامسوية الا اضطرابا وتدهورا ، فأخذت المعتزلة تستعد لتجمع امر المسلمين ، او اكثرهم على امام منها هو محمد بن عبدالله ابن الحسن « النفس الزكية » ، وذلك حتى تعود الخلافة « شورى بين المسلمين » ، ويليها من تتوافر فيه شروطها . . واجتهدوا كي يضموا الى موقفهم هذا الشيعة الامامية ولكن جعفر الصادق ظل على رأيه في رفض الخسروح والشورى ، متمسكا بالامامة الروحية ، وانتظار أن يزيل والشورى ، متمسكا بالامامة الروحية ، وانتظار أن يزيل الله ملك بنى أمية ويعطى الخلافة لآل بيت الرسول عليه الصلاة والسلام . .

ولقد عبر عمرو بن عبيدعن سعى المعتزلة هذا عندما خطب فى جمع من أنصار المعتزلة وأنصار الامامية فقال: « . . . اننا قد نظرنا ، فوجدنا رجلا له دين وعقل ومروءة ومعدن للخلافة ، وهو محمد بن عبد الله بن الحسن . . . .

<sup>(</sup>١٩٧) ( عيون الاخبار ) مجلد ١ ص ١٩٧ .

<sup>(</sup>۱۹۸) ( تاریخ الطبری ) جر ۱ ص ۲۶ ، ۳۰

<sup>(</sup>١٩٩) ( تاريخ الدولة العربية ) ص ٥٥٥ .

<sup>(</sup>۲۰۰۰) ( تاریخ الطبری ) جه ۹ ص ۹۶ .

<sup>·</sup> ١٥١ ، ١٥٠ ، ٦٢ ، ٦٢ ، ١٥١ ، ١٥١ ، ١٥١ . الصدر السابق · ج ٩ ص ١٦ ، ٦٢ ، ١٥٠ .

:الفصل الرابع

في المقال الذي كتبه المستشرق الاستاذ الدكتورنيبرج عن المعتزلة في « دائرة المعارف الاسلامية » عرض لعلاقتهم بالحركة العباسية في أواخر الدولة الاموية ، وذهب الي « انه خلال الفترة الاخيرة للدولة الاموية كان « واصل » وأتباعه يعملون بنشاط في خدمة القضية العباسية ، وأن مذهب « وأصل » ومذهب المعتزلة الاوائل كان هــو المذهب الكلامي الرسمي للحركة العباسية » (٢٠٣) .

ورغم الخطا الكبير والكلى فى هذا التقييم ، فانه هو الاعتقاد الشائع فى كل الدراسات التى تشير الى هـــذه القضية حتى الآن . ونحن نقول : ان هذا التقييم خاطىء كلية ، لان المعنزلة لم يكونوا يعتر فون بأن هناك ما يسمى « بالحركة العباسية . . » ، ولم يسكونوا يرون ان « للماسين » حقا يورث فى الخلافة والامامة ، لانهم ضد الميراث والتوارث فى هذا المنصب ، كما انهم لم يعتر فوا فى بوم من الايام بأن هناك اماما عباسيا تتم له الدعوة كى بخلف فى الحكم بنى مروان . بل على العكس من ذلك ، نخلف فى الحكم بنى مروان . بل على العكس من ذلك ، فعندما ظهرت دعوة « العباسيين » ، ووثبوا الى الحكم

فكانوا بذلك يستعدون لثورة جديدة يضعون بواسطتها افكارهم في الامامة والسياسة موضيت التطبيق والتحقيق.

<sup>(</sup>٢٠٣) د. نيبرج ( دائرة المعارف الاسلامية ) مادة ( المعنزلة ) .

<sup>(</sup> ۲۰۲) ( نظریة الامامة عند الشیعة الاثنی عشریة ) ص ۳۶۲ ، ۳۶۷ ( والمرجع ینقل عن کتاب المظفری ( الامام الصادق ) جا ۱ ص ۲۳۲ ) .

اعتبر المعتزلة ذلك اغتصاب للسلطة من الدولة الامسوية تعد والامور تهيأ ليتم نقل السلطة من الدولة الامسوية اللكية الى خلافة شوروية يتولاها امام معتزلى ، دعا له المعتزلة ، وعقدوا له البيعة ، وبايعه فيمن بايع خلفاء العباسيين الاول: ابو العباس السفاح وابو جعفر المنصور وهذا الخليفة المعتزلى الذى تمت بيعته بمكة عندما اضطرب امر الدولة الاموية هو: محمد بن عبد الله بن الحسن المعروف بالنفس الزكية - « ٩٣ - ٥١١ هـ ٧١٢

فالمعتزلة كانوا يسعون لاعادة الامر والحكم الى الشورى بين المسلمين ، وكانوا يديرون احداث الصراع بحيث تفضى الى هذه الثمرة ، وكانوا قد اعدوا البيعة لامام منهم هم ، ومن ثم فانهم لم يكونوا عاملين فى خدمة القضية العباسية بحال من الاحوال .. وذلك هو الذى يفسر ثورتهم ، بل ثوراتهم ضد العباسيين الاول ، وماظلوا يتعرضون له من السجن والاضطهاد حتى بدء عصر المأمون ( ١٩٨١ - ١٩٨ ه ١٨٨ م ) ..

اما تفصيل هذه الحقيقة الهامة ، والوقائع التي تكون لبنات بنائها فانها تتجلى لنا من خلال هذه النقاط:

اولا: ان دعوی العباسیین فی الخلافة ترتکز الی ان محمد بن الحنفیة ( 11 - .00 هـ 187 - .00 م ) ، قد اوصی بالخلافة الی ابنه ابی هاشم ( 190 هـ 100 م) ، وان ابا هاشم اوصی بها الی علی بن عبد الله بن العباس ابن عبد المطلب ( .3 - 100 هـ 110 - 100 م ) وان علی بن عبد الله بن العباس اوصی بها الی ابنه محمد بن علی ( .3 - 100 هـ .30 - 100 م) وان محمد بن علی ( .3 - 100 هـ .30 - 100 م) وان محمد بن علی ( .3 - 100 هـ .30 - 100 م) وان محمد بن علی ( .3 - 100 هـ .30 - 100 م) وان محمدا م

الذي يلقب بأبي الخلفاء \_ اوصي بها الى ابنــه ابراهيم (7.1 - 171) هـ (7.1 - 171) م (7.1 - 171) م (7.1 - 171) هـ (7.1 - 171) من هذه السلسلة بلقب الامام ، واشتهر به ، وان ابراهيم الامام ، أوصى بها \_ عندما ساقته جنــود مروان بن محمد للموت \_ الى اخيه ابى العباس عبد الله ابن محمد بن الحارثية ( السفاح ) ( (7.1 - 171) هـ (7.1 - 171) م (7.1 - 171) م عهد بها الى اخيه ابى جعفر المنصور عبد الله بن محمد ابن على (7.1 - 171) هـ (7.1 - 171) م (7.1 - 171)

تلك رواية العباسيين ، وفرقته ون الراوندية » ، والسلسلة التى افضت بالامامة اليهم دون بنى على وغيرهم من الهاشميين . . ونحن نلاحظ ان هذا المنطق مرفوض بمقاييس المعتزلة الفكرية ، فليس هناك في هذه السلسلة قبل السفاح ، من يعترف المعتزلة له بحق في هذا الامر ، لان احدا من هؤلاء لم يحدث له اختيار وبيعة وعقد ، وهو الطريق الوحيد للامامة عند المعتزلة . . كما أن فكرة أن يوصى واحد الى ولده ، أو أخيه ، أو أن يوصى بها لاى من الناس ، هى فكرة مرفوضة من المعتزلة ، لانهاهي فكرة الشعتزلة بمذهبها في الاختيار والعقد والبيعة كطريق مفرد المعتزلة بمذهبها في الاختيار والعقد والبيعة كطريق مفرد نوعا من ولاية العهد ، ولا يمكننا أن نفترض هذه الوصية نوعا من ولاية العهد ، وعقد الامام بالامامة أن بعدد ، وأن نعلل عدم اشهار العهد واستكماله بالبيعة بظروف

<sup>(</sup>٤٠٤) ( مروج الذهب ) ج ۲ ص ۱۸۸ .

السرية التى سادت على عهد الاضطهاد الاموى ، لان اول هذه السلسلة العباسية ، وهو محمد بن الحنفية ، لم يكن اماما اختاره الناس وعقدوا له البيعة ، وهسو عنسد المعتزلة ، مثله مثل ابنه ابى هاشم لا يعدو أن يكون علما من أعلام آل محمد ، الذين قالوا بالعدل والتوحيد ، وتنلمذ عليهم المعتزلة ، واخذوا عنهم الاصول ، ونظروا اليهم نظرة الحب والتقدير والاجلال .. فلم يكونوا انهة في الحكم والسياسة حتى تكون لهم الوصية فيها والعهد بها الى من يتلقاها عنهم بعد المات ..

اذن ، فهذه « الشرعية » العاسية مر فوضة من المعتزلة بحكم الفكر الذي قام عليه مذهبهم في الاسارة وامارة المؤمنين . . .

ثانیا: ان المعتزلة لا ینکرون علاقة محمد بن علی ن عبد الله بن العباس بابی هاشم ، فهم یقولون ان ابساه ارسله الی ابی هاشم فتتلمد علیه ، واخد عنه العسلم « ومکث عنده الی ان فارق الدنیا » . . (٢٠٥) . . و کما کان محمد بن علی تلمیدا لابی هاشم کذلك کان واصل ابن عطاء تلمیدا لابی هاشم ، فراس السلسلة العباسیة هذا کان زمیلا لواصل فی التلمدة علی ابی هاشم ، وینکر المعتزلة ان یکون هناك ماهو اکثر من التلمذة فی العلم ، خصوصا وهم لا بعترفون « لامامهم » ابی هاشم بما هو اکثر من « الامامة » فی العدل والتوحید . . ولم یدعوا له امامة فی الحکم والسیاسة علی ماهو معروف فی هدا المحث .

الثا: ان مصادر التاريخ تؤكد على ان سنة ١٠٠ ه. كانت السنة التى شهدت بدء الدءوة المباسية ، اذ فيها وجه محمد بن على بن عبد الله بن العباس الرسل والدعاة ١٠٠٠) ١٠٠ وهذه السنة هى التالية لوفاة ابى هاشم سنة ٩٩ه « ٧١٧ م » ١٠٠ ولكن وضع محمد ابن على في هذه الحركة وذلك النشاط لا يمكن ان يكون وضع « الامام » ، بمقاييس المعتزلة ، لما قدمنا من اسباب ولسبب آخر هو ان الحاكم الاموى الذي كان يحسكم ولسبب آخر هو ان الحاكم الاموى الذي كان يحسكم وتولوه ، وهو عمر بن عبد العزيز « ١٦ – ١٠١ هـ ١٨١ سعلى وتولوه ، وهو عمر بن عبد العزيز « ١١ – ١٠١ هـ ١٨١ سعلى الماما على راى المعتزلة ، لكانوا قد اعترفوا بامامين ، احدهما علنى \_ وهو عمر بن عبد العزيز \_ والآخر سرى وهو محمد بن على وهو محمد بن على راى المعتزلة ، لكانوا قد اعترفوا بامامين ، احدهما علنى \_ وهو عمر بن عبد العزيز \_ والآخر سرى وهو محمد بن على \_ وهذا مناقض لذهبهم في وحددة الامام .

رابعا: ان المعتزلة بابعت زيد بن على سينة ١٢٦ هـ بالامامة ، وتولته ، واعترفت به اماما. ثم بابعت النهيجيي ابن زيد سنة ١٢٥ هـ و ته لته واعترفت به اماما . ثم بابعت يزيد بن الوليد سنة ١٢٦ هـ ، وتولته واعترفت بابعت يزيد بن الوليد سنة ١٢٦ هـ ، وتولته واعترفت اماما . . هذاك بنفر اعترافهم بامام عباسي ، بل وحتى وحود تلك السلسلة العباسية التي اخترعها العباسية ، واصطنعت الراه ندية لها دعوى الوصية بالامامة ، لان هذه واصحابها لكانت هناك سلسلتان متوازيتان للائمة ، سلسلة الصحابها لكانت هناك سلسلتان متوازيتان للائمة ، سلسلة

<sup>(</sup>٥٠٠) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢١٣ .

<sup>(</sup>۲۰۰۱) تاریخ الطبری ) جر ٦ ص ٥٦٣ ( طبعة المعارف ـ احداث سينة المعارف ـ احداث ـ ا

بنى العباس ، والاخرى التى انتظم فيها زيد بن على ، وابنه يحيى ، وبزيد بن الوليد . . وذلك ، كما قلنا ، ضد مذهب المعتزلة في وحدة الامام . .

خامسا: أن الدعوة التي كانت تناهض الدولة الاموية، باسم الهاشميين ، كانت حتى انهيار الدولة الاموية سنة ١٣٢ هـ تتم باسم (( آل محمد )) لا باسم العلويين ، أو العباسيين ، ولقد كان رؤوس هذه الدعوة مستورين ، أما قادتها العلنيون فكان احدهما يسمى « وزير آل محمد » وهو ابو سلمة حفص بن سليمان ، مولى السبيع ، والثاني كان يدعى « أمين آل محمد » ، وهو أبو مسلم الخراساني . . وكانت الدعوة تتم لحساب « الرضى من آل محمد » . . ومن ثم فان الحديث عن أئمة علويين أو أئمة عباسيين في تلك الفترة هو دعاوى اخترعت بعد ذلك لتبرير استنثار الاستئثار . . وأن كان نفى وجود ( أئمة ) للطرفين أو لاحدهما لا يعنى نفى وجود مطامع وآمال ومساعى من كلا الجانبين لجنى ثمار النجاح الذي يمكن أن تحققـــه وجود بلاد يغلب عليها حب بنى فاطمة واخرى سعى اليها دعاة بني العباس (۲۰۷) .

سادسا: ان المعتزلة عندما اضطرب امر الدولة الاموية وبعد انقضاء عهد ثورتهم سنة ١٢٦ هـ بموت يزيد س الوليد، سعوا الى تدبير امر الامامة كي تعود شورى بين السلمين، واخذوا يجمعون الكلمة حول امام منهم، وهو

<sup>(</sup>۲۰۷) المصدر السابق ج ۷ ص ۶۹ ، ٥٠ ( طبعة المعارف \_ احداث سنة ۱۱۹ هـ ) و ( شرح نهج البلاغة ) ج ١٥ ص ۲۹۳ .

<sup>(</sup> والمرجع ينقل عن : المظفرى في كتابه ( الامام السادق ) ج ١ مس ٢٣٢ ) ( والمرجع ينقل عن : المظفرى في كتابه ( الامام السادق ) ج ١ مس ٢٣٢ )

ولانه كان يعارض مبدا الشورى والبيعة ، ويقول بالوصية والنص . ولم يكن محمد بن عبد الله بن الحسس مكتوبا في الكتاب الذي زعموا أنه نزل من السماء بالائمة الاثنى عشر ؟! . . فعندما سأل عبد الملك بن أعين جعفر الصادق قائلا : « أن الزيدية والمعتزلة قد طافوا بسحمد بن عبد الله . . فهل لهسلطان ؟ قال جعفر : والله أن عندى لكتابين فيهما تسمية كل نبى وكل ملك يملك الارض ، لا والله مامحمد بن عبد الله في واحد منهما (٢١٠) .

فالمعتزلة ، اذن ، قد رشحوا النفس الزكية اماما ، وسعوا الى جمع الكلمة عليه ، وعقد البيعة له ، وطلبوا ذلك حتى من التيار الشيعى الذى وقف عند حدود الامامة الدينية والروحية ، طلبا لنفوذه وتأييده . . ولكن هـــذا التيار تحفظ ورفض البيعة للنفس الزكية . .

سابعا: ان هناك حقائق لا تقبل التشكيك على ان المعتزلة مضوا في أمر البيعة للنفس الزكية ، وانهم عقدوا له البيعة ، وعقدها له كذلك \_ فيمن عقدها \_ الزيدية ، وكذلك العباسيون ، ومن ثم فان الحديث عن « أئمة » عباسيين كانت تتسلسل فيهم وعنهم الامامة في تلك الفترة هو أمر مرفوض ، والمقولة الصادقة الوحيدة هي أن التدبير والاعداد كان قد تم ، بقيادة المعتزلة ، كي ينقضي بانهيار الدولة الاموية نظام الملك ووراثة الحكم ، وتعود الخلفة شوري يبايع بها الناس من يختارون ، وأن الامسر قد استقر على تنصيب محمد بن عبد الله بن الحسن أماما

أما الحقائق التي تشهد بصدق هذه القيولة ، فمن اهمها:

الدولة العباسية كانا عضوين في تنظيم المعتزلة .. وبعبارة القاضي عبد الجبار: فان « السفاح والمنصور كانا على القاضي عبد الجبار: فان « السفاح والمنصور كانا على هذا المذهب » (٢١١) .. ويؤكد ذلك قول عمرو بن عبيد للمنصور ، بعد أن انشق العباسيون على المعتزلة ووثبوا على السلطة واستأثروا بها ، قوله للمنصور: « الست قد عرفت رأيي في السيف أيام كنت تختلف الينا ؟!»(٢١٢) ... وكذلك صحبة المنصور لواصل بن عطاء ، وحديثه بحديث أهل العدل والتوحيد ، والإعراب عن شهوقه لانتصار المعتزلة .. فلقد رووا أن المنصور ذهب الى واصل ابن عطاء ، فحدثه أنه قد سمع أبياتا لسليمان بن يزيد العدوى ــ وكان معتزليا يلثغ لثغة واصل في الراء ــ (٢١٣) وأنه يود سماعها منه ، فذهبا الى منزل سليمان بن يزيد فانشدهما أبياته :

حتى متى لا نـرى عـــدلا نسر به ولا نرى لدعــاة الحـق اعـوانا مستمسكين بحــق قائلــين به اذا تلـرن اهــل الجور الوانــا يا للرجـال لــداء لا دواء لــه وقـائد هـو اعمى قــاد عمـانا!

<sup>(</sup>۱۲۱۰) (الكاني) جد ١ ص ٢٤٢٠٠

<sup>(</sup>٢١١) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢١٣ .

<sup>·</sup> ٢٢٢) المصدر السابق · ص ٢٢٢)

<sup>(</sup>۲۱۳) ( الحيوان ) جد ٦ ص ١٩١ .

فقال أبو جمفر: وددت أنى رأيت يوم عدل ثم مت " (٢١٤)!

(٢١٤)! وجود السفاح والمنصور عضوين في تنظيم المعتزلة يستتبع ، استنتاجا ، ان يشتركا في البيعة للامام الذي عقدت له المعتزلة .

ب - ان أمر بيعة العباسيين ، ضمن المعتزلة لمحمد ابن عبد الله لا تقف عند « الاستنتاج » ، ذلك أن الطبرى يذكر أن محمد بن عبد الله كان يذكر دائما « أن أبا جعفر « المنصور » ممن بايع له ، ليلة تشاور بنو هاشم فيمن يعقدون له الخلافة ، حين اضطرب أمر بنى مروان ، مع سائر المعتزلة الذين كانوا معهم هناك » . . وأن ذلك كان من اسباب زيادة همه باختفاء محمد بن عبد الله ، لان له في عنق المنصور بيعة تجعله صاحب الحق الشرعى دون المنصور! . . . (٢١٥) .

بالدات ، في البيعة في البيعة في الطبرى عن جو \_ وغير قول محمد بن عبد الله ، يروى الطبرى عن الحد رواته ، وهو صالح صاحب المصلى ، قوله: « . . فكان شده هرب محمد من أبى جعفر: أن أبا جعفر كان عقد له بمكة في أناس من المعتزلة . . » (٢١٦) .

رد روعثمان بن خالد ، تلميذ واصل ، واحد اعداه در روعثمان بن خالد ، تلميذ واصل ، واحد اعداد المعتزلة ، وكبار التجار فيها ، يواجه المنصدور بهده

الحقيقة ـ بعد مقتل محمد بن عبد الله بقليل ، ويؤكد اله أن خلافته غير شرعية ، وأن الإمام هو محمد بن عبد الله، وأن له في عنق المنصور بيعة عقدها له مع المعتزلة بمكة . . فالطبرى يروى عن محمد بن عروة بن هشام بن عروة قوله : « أنى لعند أبى جعفر ، أذ أتى فقيل له : هذا عثمان بن خالد قد دخل به . فلما رآه أبو جعفر قال : أين المال الذي عندك ؟ قال : دفعته لامير المؤمنين ، رحمه الله ! قال : ومن أمير المؤمنين ؟! قال : محمد بن عبدالله . قال : أبايعته ؟! قال : نعم ، كما بايعته ! » .

وفى رواية محمد بن عثمان بن خالد \_ الذى اعتقل مع والده ، وشهد هذا الحوار \_ يذكر أن المنصور اقبل على أبيه عثمان بن خالد فقال له : « هيه با عثمان! أنب الخارج على أمير المؤمنين ، والمعين عليه ؟! فقال عثمان ابن خالد : بايعت أنا وأنت رجلا بمكة ، فوفيت بيعتى ، وغدرت بيعتك ! قال : فأمر به فضربت عنقه » (٢١٧)!

هـ \_ والى هذه البيعة استند مالك بن انس فى فتواه بأحقية محمد بن عبد الله فى الخلافة ، شرعا ، « بمقتضى العهد الذى كان بينه وبين العباسيين » (٢١٨) ، ودعوته الناس الى الثورة معه ضدابى جعفر وابراء ذمتهم من البيعة لبنى العباس لان يمين هذه البيعة كان يمين اكراه!.

فالبيعة اذن قد تمت للنفس الزكية ، لا لبنى العباس. وثب ثامنا: لكن . . اذا كان الامر كذلك . . فكيف وثب

<sup>.</sup> ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ وطبقات المعتزلة ) ص ۲۲۰ ، ۲۲۰ . احدان (۲۱۶) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ۲۱۰ ( طبعة المعارف \_ احدان (۲۱۰) ( تاریخ الطبری ) ج ۷ ص ۲۷۰ ( طبعة المعارف \_

نة ١٤٤ هـ) . (٢١٦) المصدر السابق . ج ٧ ص ١٢٥ (طبعة المعارف ... أحداث

<sup>(</sup>۲۱۷) المصدر السابق ، ج ۷ ص ۲۰۷ ، ۱۰۸ (طبعة المعارف -أحداث سنة ١٤٥ ه.) ،

الحداث سبب ولم المسيادة العربية والشمسيعة والاسرائيليات ) ص ١٩٣٠ . و ( نظرية الامامة عند الشبيعة الاثنى عشرية ) ص ٣٨٢ .

المباسيون على السلطة ، فازاحوا النفس الزكية، وانشقوا على المعتزلة ، واستأثروا بالخلافة ، وساروا فيها على سيرة بنى أمية في وراتتها ملكا عضودا بعد أن ارادتها المعتزلة خلافة شوروية كما كان حالها على عهد الخلفاء الراشدين ؟؟ ...

حتى تتضم لنا الحقائق التى تجيب على هذا السؤال، لابد أن نتنبه الى أن الحركة التى كانت تسلك سبيل الثورة لتغيير السلطة وقلب الدولة الاموية ، كيانت قاعدتها العريضة ، وكذلك قيادتها تشهد وجود تيارين :

احدهما: تيار شعوبى ، ينطلق فى عدائه للدولة الاموية الى جانب رفضه لمظالمها ـ من منطلق العداء لعصبيتها العربية التى بلغت حد التعصب ، ولقد تصاعد به هذا الموقف من العداء للعصبية العربية الى العداء للعلم كجنس ، وكذلك العداء للاسلام كدين عربى ، بواسطة اصحاب العقائد المانوية والمجوسية الذين أظهروا الاسلام وأخذوا يكيدون له فى الخفاء . . وكانت فارس ، وخاصة واخذوا يكيدون له فى الخفاء . . وكانت فارس ، وخاصة خراسان ، موطن هذا التيار الشعوبى فى حركة الثورة والتغيير ، كما كان قائده هو أبو مسلم الخراسيانى والتغيير ، كما كان قائده هو أبو مسلم الخراسيانى والتغيير ، كما كان قائده هو أبو مسلم الخراسيانى .

ولقد كانت المواريث السياسية لهذا التيار تجعله يميل الى مبدأ توارث الحكم ، لانه ابن للحضارة الفارسية ، عاش في ظل فلسفة الملك الكسروى . . واذا كان الاسلام لم يمح من فكر الصحابي سلمان الفارسي آثار هـــــذا الميراث ، فانطلق منه الى ما راى من جعلها في بيتمحمد، يتولاها على بن ابي طالب ، الذي هو من معدنه . . اذا كان يتولاها على بن ابي طالب ، الذي هو من معدنه . . اذا كان ذلك امر الصحابي سلمان ـ كما سقت اشارتنا ـ فان

سلطان هذا الميراث الملكى على العامة وقائدهم أبى مسلم الخراساني غير غريب . .

وثانيهما: تيار يرفض الشعوبية ، ويرى في انعسروبه حضارة تجمع كل الذين أصبحوا يستغلون بها ، بصرف النظر عن أصولهم العرفية ومواريثهم الحضاريه . و والمعتزلة في هذا التيار ، بل على راسه ، كما أن فكرهم ي الشورى ومذهبهم في الإمامة بالاختيار يجعلهم ضد الميراث الفارسي في توارث الملك والسلطان ..

ولما كان أبو مسلم الخراساني ، « أمين آل محمد » ، ممثلا للتيار الشعوبي في حركة التغيير ، فاننا نستطيع أن نفهم خلافه ، بل وتدبيره اغتيال أبي سلمة حفص بن سليمان الهمداني الخلال « المقتول سنة ١٣٢ هـ سـة الى محدان ، وزير آل محمد » ، والذي كان عربيا ينتسب الى همدان ، وهم عرب قحطانيون . . (٢١٩) ، ومن ثم وهو الاهم ـ أن نفهم لم كان أبو سلمة يرى أن يصيير الامر الى الامام الذي بايعته المعتزلة ، محمد بن عبد الله ابن الحسن ، بكل مايمثله ذلك من رفض للشعوبية ونصرة الشوري ، بينما اختار أبو مسلم الخراساني أن تكون الامرة لابي العباس السفاح ، بكل مامثله ذلك من أزدهار الفكر الشعوبي وتغيير اشخاص الاسرة الاموية بالعباسية مع بقاء نظام الوراثة في الحكم ، واستبدال العصـــين مع بقاء نظام الوراثة في الحكم ، واستبدال العصـــين ومقدرات الدولة في سنواتها الاولى . .

فنحن ، اذن ، امام تيارين متختلفين في اطار حركة منحد المار متحد المارين المتحدد المارين المتحدد المارين المتحدد المتحد

التفيير ، احدهما شعوبي ملكي ، والآخر قومي شوروي. اما كيف التقى التيار الشعوبي الخراساني بالعناصر الماسية في حركة الهاشميين ، فاننا نعتقد أن العباسيين كانت لهم آمال في الاستئثار بالسلطة ، وأن حظهم من الشرعية التي تكتسب بالقرب من الرسول لم يكن كحظ العلويين أبناء فاطمة عليها السلام ، وأنهم كانوا يبحثون لهم عن انصار يرتكزون عليهم في الوثوب الى السلطة ، خصوصا بعد أن تمت البيعة لعلوى هو محمد بن عبدالله ابن الحسن ، فكان التيار الشموبي الملكيهو المتناقض فكريا وقوميا مع التيار الذي بايع للنفس الزكية ، فاتجـــه العباسيون الى هذا التيار ٠٠ وفي الرسالة التي كتبها محمد بن على بن عبد الله بن المباس \_ الذي اســـتهل دعوة العباسيين ـ الى دعاته ونقبائه دليل على هذا الذى نقول: فهو قد استعرض المدن والاقاليم فلم يجد موطنا للدعوة العباسية يمكن أن تقبل فيه وتكتسب الانصار سوى خراسان ٠٠ فالكوفة: شيعة على وولده والبصرة: تدين بعجميع الفرق ، ولا يعينون احدا . . والجزيرة : غلبت عليها الخوارج ٠٠ والشام: يدينون بطاعة الامويين . . ومكة والمدينة: اغلب أهلها على الولاء لذكرى أبى بكر وعمر ثم خلص الى قوله لدعاته: « . . ولكن ، عليكم بخراسان » (۲۲۰)!

وفى اهل خراسان هؤلاء ، خاصة تيار إبى مسلم الخراسانى ، كان الفكر الشعوبى الطاقة المحركة فى ثورتهم ضد بنى امية ، فقحطبة بن شبيب ، احد قواد ابى مسلم

يخطب في جنده سنة ١٣٠ هـ ٤ فيقول: «يا أهـــل خراسان ، هذه البلاد كانت لآبائكم الاولين ، وكسسانوا ينصرون على عدوهم لعدلهم وحسن تدبيرهم ، حتى بدلوا وظلموا ، فستخط الله عليهم ، فانتزع سلطانهم ، وسلط عليهم اذل امة كانت في الارض عندهم ، فغلبوهم عسلى بلادهم ، واستنكحوا نساءهم ، واسترقوا اولادهم، فكانوا بذلك يحكمون بالمدل ويوفون بالعهد وينصرون المظلوم ، ثم بدلوا وغيروا وجاروا في الحكم ، واخافوا اهـل البر والتقوى من عترة رسول الله ، فسلطكم عليهم لينتقم منهم بكم ، ليكونوا اشد عقربة ، لانكم طلبتموهم بالثار " (٢٢١)! فهذا الفكر الشعوبى الملكى يقدم هنا فلسفة غريسة لاسباب الفتح والصراعات التي ادت اليها الفتوحات . . فالفتح المربى واذلال العرب للفرس ، كان عدلا ، لانه عقاب للفرس على جورهم وظلمهم! وانتصار الشعوبية الفارسية على العرب واذلالهم هو عدل ، لانه انتقام من جور بنى أمية ، وحرمان آل الرسول من حقهم في الملك . .

تلك ، فهو انتقام من فتح العرب واذلالهم للفارسيين ألى. هذا هو منطق حركة أبى مسلم الخراسانى ، التى وضع العباسيون آمالهم فيها ، كى يجدوا لقدمهم مكانافى الصراع على السلطة والسلطان .. ولذلك نراهم يلتقون مع هذا التطرف الشعوبى فى العداء للعرب ، فيكتب ابراهيم بن محمد بن على بن عبد الله بن العباس ، الذى كان أول من تلقب بالامام ، يكتب الى أبى مسلم الخراسانى سستنة

وسيكون الانتقام الشموبي أشد لانه ، الى جانب اسبابه

<sup>) (</sup>شرح نهج البلاغة) جد ١٥ ص ٢٩٣٠)

<sup>(</sup>۲۲۱) ( تاریخ الطبری ) جه ۹ ص ۱۰۶

۱۳۲ هـ يوصيه باستنصال الهنصر العربي من خراسان، ويقول له: « أن استطعت الاتدع بخراسان احدا يتكلم بالعربية الاوقتلته فافعل! وأيما علام بلغ خمسة أشبار، تتهمه، فاقتله! وعليك بمضر، فأنهم العدو الهسريب الدار، فأبد خضراءهم، ولا تدع على الارض منهسما ديارا؟! » (۲۲۲).

ولما وقعت هذه الرسالة في يد مروان بن محمد ، وساق ابراهيم الامام الى الموت بسببها ، اوصى ابراهيم - كملا ابراهيم الامام الى الحيه ابى العباس السعاح (٢٢٣) ، رغم قيل - بالامر الى اخيه ابى العباس السعاح (٢٢٣) ، رغم ان السفاح نات في عنقه يومند بيعة لمحمد بن عبد الله ابن الحسن ...

هكذا وجد التيار الشعوبي ، الذي قاده بخراسان ، ابو مسلم الخراساني ، وجد لنفسه قيادة من آل محمد، في صورة الفريق العباسي الهاشمي . وبدأت مهمة استبدال الدولة الاموية بالعباسية تلع على التنفيذ ، وبدأت محاولة التجاوز عن البيعة التي عقدت للنفس وبدأت محاولة التجاوز عن البيعة التي عقدت للنفس الزكية يسعى بها أبو مسلم وأنصاره لازاحة التيار القومي

الشوروى من الطريق ٠٠ فبعد القبض على ابراهيم الامام في « الحميمة » ،رحل ابو العباس السفاح مع أهل بيته الى الكوفة ، سرا ونزل على « وزير آل محمد » أبو سلمة حفص بن سليمان الهمداني الخلال ٠٠ وعلم أبو سلمة بموت ابراهيم الامام

ر ۲۲۲) المصدر السابق ، جه ۹ ص ۱۲۳ ، و (شرح نهيج البلاغة ) جه ۲ ص ۲۲۷) المصدر السابق ، جه ۹ ص ۱۲۳ ، و (شرح نهيج البلاغة ) جه ۲ ص ۲۲۷ ، ۲۲۷ و طبعة المعارف ــ احداث (۲۲۳) ( تاريخ الطبری ) جه ۷ ص ۲۲۷ ( طبعة المعارف ــ احداث

على يد مروان بن معدما ، فعزم على جعل الامر في آلعلى أى في معدمد بن عبد الله بن العصدن ، بدلا من بني العباس وكما يقول العليرى: فلقد اراد أبو سلمة ( تعدويل الامر الى آل أبى طالب . . وبدا له .. « من البداء بمعنى اعادة النظر والعودة والتراجع » ـ في الدعاء ألى ولد العباس، واضمر الدعاء لغيرهم ٠٠٠ ا فأنزل السفاح وآله ، سرا ، بدار الولید بن سعد ، مولی بنی هاشم ، « و کتم أمرهم نحوا من اربعين ليلة عن جميع القواد والشبيعة. ٠٠ "٠٠ ولكن انصار أبي مسلم في الكوفة علموا خبر وجود السفاح وما اضمره أبو سلمة ، فسعوا الى منزل الوليد بن سمد، ودخلوا على بنى العباس ، وسلموا على السفاح بالخدلافة وامارة المؤمنين . . ولما فشا الامر ، وادرك أبو سلمة أن تدبيره قد انتقض ، دخل هو الآخر على السفاح وسلم عليه بالخلافة ، فأعلنه أنصار أبي مسلم بأنهم قد كشفوا تدبيره ، وأن بيعته للسفاح أنما هي تسليم بالأمر الواقع ، وقال له احدهم \_ أبو حميد \_ : «على رغم انفك ياماص نظر امه ۱۱ (۲۲٤)!

وادرك السفاح والمنصور أن هناك خلافا على جعل الامر فيهم ، ولكن خشيتهم كانت من أن يكون أبو مسلم قد تحول عنهم كما هى حال أبى سلمة ، وقال رجل منهم : «ما يدريكم ، لعل ما صنع أبو سلمة كان عن رأى أبى مسلم ! » فخافوا جميعا ، ولم يجب أحد ، وقال السفاح أن كان الامر كذلك فنحن معرضون للبلاء . . ثم عزم على أن يبعث المنصور إلى أبى مسلم ، فركب قاصدا «مرو » أن يبعث المنصور الى أبى مسلم ، فركب قاصدا «مرو » أد يبعث المنصور الى أبى مسلم ، فركب قاصدا «مرو » أد يبعث المنصور الى أبى مسلم ، فركب قاصدا «مرو » أد المنابق ح ٧ ص ٢٢٤ ، ٢٢٤ ، ٢٩٤ . ( طبعة المعارف الحداث سنة ١٣٢ ه ) .

<sup>-- 170 ---</sup>

فاستقبله أبو مسلم ، وبعد ثلاثة أيام قضاها في ضيافة أبي مسلم ، سأله: « ما أقدمك ؟ » فأخبره بفعيل أبي سلمة ، فقال أبو مسلم: « فعلها أبو سلمة ؟! أكفيكموه!» ثم طلب من مرار بن أنس الضبي أن ينطلق الى الكوفة ، وقال له: « أقتل أبا سلمة حيث لقيته » ، فكمن مرار لابي سلمة وهو خارج من سمره لدى أبي العباس السفاح فقتله « وقالوا: قتله الخوارج! » (٢٢٥) ، فطابت نفس بني العباس واطمأنت لتأييد أبي مسلم وانصاره لهم ضد المعتزلة ومحمد بن عبد الله بن الحسن .

وكان امر « مروان بن محمد » لا يزال قائما ، فلم يكن قد فر ولا قتل بعد ، وجيوشه كانت لا تزال تحارب الثائرين . . وكان مركز مقاومة بنى امية للثورة في العراق متمثلا في الجيش الذي يقوده ابن هبيرة ، والذي كسان يواجه في « واسط » حصارا من جيش الثائرين الذي يقوده الحسن بن قحطبة ، ولما طال الحصار ، وملت القبائل المحاربة مع ابن هبيرة حربها لحساب مروان بن محمد ، فكر ابن هبيرة في أن يبايع هو وجيشه لحمد بن عبد الله بن الحسن ، وكما يقول الطبرى : « فلقد هم ابن هبيرة أن يدعو الى محمد بن عبد الله بن حسن ، فسكتب مبرة أن يلعو الى محمد بن عبد الله بن حسن ، فسكتب من رحلته الى « مرو » ، فوجهه السفاح الى « واسط » من رحلته الى « مرو » ، فوجهه السفاح الى « واسط » « وجرت السفراء بن المنصور وابن هبيرة » ، وعرض علبه الامان ، وان يكتب بذلك كتابا يمضيه الخليفة السفاح . .

(۲۲۰) المصدر السابق جر ۷ ص ٤٤٨ ، ٤٤٩ ، (طبعة العارف \_ أحداث سنة ١٣٢ هر) .

ولما كان جواب النفس الزكية قد ابطأ ، واخذ السسفاح برسل الرسل الى القبائل اليمانية من أصحاب ابن هبيرة، يعدهم ويمنيهم ، فلقد قبل ابن هبيرة البيعة لبنى العباس (٢٢٦) ، فانتقلت بقايا القوة والشرعية الخاسسة بالدولة الاموية في العراق الى صف العباسيين ، وانطلقوا بعد ذلك يطاردون مروان بن محمد ، فأجهزوا على بقايا دولت بالشام ، ولحقوا به في مصر فقتلوه . . وتم لهم الامر الذي اغتصبوه !

#### 赤状状

هكذا نشات الدولة العباسية ، كانتصار للتيسار الشعوبي الملكى في حركة التفيير التي شبت ضد الامويين، وهو الانتصار الذي تحقق ضد التيار القومي الشودي الذي كان يعبر عنه المعتزلة ومن معهم من الذين بايعسوا لحمد بن عبد الله بن الحسن كامام تعود به الخلفة شوري بين المسلمين كما بدات على عهد الخلفاء الراشدين،

ومن هنا .. وبذلك وحده نستطيع أن نفسر موقف المعتزلة من الدولة العباسية ، منذ قيامها وحتى عصر المامون .. ذلك الموقف الذي تمثل في رفض هذه الدولة ، وحجب الشرعية عن خلافتها وخلفائها ،ثم تراوح بعد ذلك بين الرفض والقاطعة وبين الثورة والخروج بالسيف لانتزاع السلطة منها ..

اما الرفض والمقاطعة فلقد ساد حتى مات عمرو بن عبيد سنة ١٤٤ هـ . . واما الثورة والخروج فلقد حدث في سنة ١٤٤ هـ . . واما الثورة والخروج المعدد السابق . ج ٧ ص ١٥٤ . ( طبعة المعارف ـ أحداث

٥١٥ هـ بثورة الدينة التي قادها محمد بن عبد الله بن الحسن ، صاحب البيعة الشرعية .. ثم ثورة البصرة التي قادها أخوه ابراهيم بن عبد الله بن الحسن ، ضد أبي جعفر المنصور ..

### المعارضة والقاطعة:

لم تطل مدة حكم ابى العباس السفاح أكثر من أربع سنوات ، كانت فترة اجهاز على بقايا الامويين اساسا ، وتوطيد لاركان المحكم العباسى بالعسف والارهاب ، حتى لقد كان محمد بن عبد الله بن الحسن دائم التمثل يقول الشاعر :

ما ليت جور بنى مروان دام لنسا يا ليت عدل بنى المبساس ما كانا!

وفى عهد السفاح قضى حشه على مقاومة منصور بن جمهور الذى ظل يقاوم فى العراق وفارس والهند منذ حكم مروان بن محمد سنة ١٢٧ هـ حتى هزيمته امام حيش السفاح سنة ١٣٤ هـ ...

الماحكم المنصور فلقد داماكثر من عشرين عاما ، وهم الذي شهد الوان القاومة الاعتزالية لمنى العماس ، مس المارضة والرفض والقاطمة الى الثورة والخسروج بالسلاح ...

ولقد عاش عمرو بن عبيد في حكم المنصور نحوا من المان سنوات \_ وكان موقفه ، وموقف المعتزلة تحت قيادته هو موقف العارضة والقاطعة للمنصور وحكمه ودولته .. وذلك بعد أن كان المنصور تلميذه « أيام كان يختلف الى

المعتزلة » كأحد أعضاء تنظيمها ، بل لقد كان عمرو بن عبيد أثيرا جدا لدى المنصور ، فكانت نفقة عمرو يجمعها له المنصور ، ثم تغير الوضع بعد اغتصابهم السلطة من الامام المعتزلي محمد بن عبد الله بن الحسن . . وبعبارة القاضي عبد الجبار ، فان المنصور « كان اذا دخسل البصرة ينزل على عمرو بن عبيد ، ويجمع له نفقته ، ويحسن اليه ، فعند الخلافة شكر له ذلك » (٢٢٧) !!

ولقد بذل المنصور محاولات كثيرة وكبيرة لجذب المعتزلة الى خدمة الدولة العباسية وتأييدها ، وزاد من اجلاله لزعيمها عمرو بن عبيد ، وحاول تقريبه منه والحفاظ على علاقاته السابقة به ، ولكنه فشل فى ذلك تماما . . . فعندما طلب من عمرو أن نامر المعتزلة بالتعاون مع الدولة رفض بحجة أنها دولة ظالة . . قال المنصور :

\_ « يا أبا عثمان ، ائتنى بأصحابك استمن بهم .

- قال عمرو: اظهر الحق بتبعك أهله - « والحق هذا ممناه واسع بشمل أعطاء الأمامة لصاحبها الشرعى! » - ومر عمالك بالعدل والانصاف.

\_ فقال المنصور: انى لاكتب لهم بالطوامير (٢٢٨) ، فادر هم بالطوامير (٢٢٨) ، فادر هم بالعمل بكتاب الله وسنة رسوله ، فاذا لم يعملون فما عسانا نفعل ؟!

\_ قال عمرو: ممثل اذن الفارة يجزيك عن الطومار ، والك لتكتب في حوائدك فينفذونها ، وتكتب اليهم في طاعة الله فلا ينفذون . انك له لم ترضمن عمالك الا بالعسدل لتقرب به اليك من لا نية له فيه . أن الملوك بمنزلة السوق

<sup>(</sup>٢٢٧) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢٣٤ .

<sup>(</sup>۲۲۸) مسحانف الورق .

وانما يجلب الى السوق ما ينفق فيها .. ان حاشيتك اتخذوك سلما لشهواتهم ، قأنت كالآخذ بالقرنين ، وغيرك يحلب! ان هؤلاء لن يفنوا عنك من الله شيئا ...

\_ فقال المنصور: \_ وقد نزع خاتمه \_ هذا خاتمى . خده ، وول من شئت ، وائت بأصحابك اولهم!

- قال عمرو: ان أصحابى لا يأتونك وهؤلاء الشياطين على بابك ، فان هم أطاعوهم أغضبوا الله ، وأن عصوهم أغروك وألبوك عليهم - « والشياطين الذين عناهم عمروهم المخراسانية جند أبى مسلم وأتباعه » . . ادعنا بعدلك تسخ أنفسنا بعونك . ببابك ألف مظلمة أردد منها شيئا نعلم أنك صادق!

\_ فقال المنصور: وقد رغب عمرو في الانصراف \_ امرنا لك بعشرة آلاف .

\_ قال عمر و: لا حاجة لى فيها .

\_ فقال المنصور: والله لتاخذنها.

\_ قال عمرو: والله لا آخدها.

\_ فقال المهدى: \_ وكان حاضرا \_ يحلف امير المؤمنين، و تحلف انت ؟!

\_ فقال عمرو: من هذا الفتى ا

قال المنصور: هذا محمد ابنی ، وهو المهدی ، وهو ولی عهدی .

\_ فقال عمرو: أما والله لقد البسنه لباسا ماهو سن لباس الأبرار ، ولقد سمينه باسم ما استحقه عملا ، ولقد مهدت له أمرا أمتع ما يكون به ، أشغل ما بكون عنه! \_ ثم التفت ألى المهدى وقال \_ : نعم بابن أخى ،

اذا حلف أبوك أحنث عمك ، لان أباك أقوى على الكفارات من عمك ؟!

من عمك ؟! ــ قال المنصور: بلغنى ان محمد بن عبد الله بن الحسن كتب اليك كتابا!

\_ فقال عمرو: قد جاءني كناب بشبه أن يكون كتابه . \_ قال المنصور: أجبته ؟

\_ فقال عمرو: الست قد عرفت رابى فى السيف أيام كنت تختلف الينا؟

\_ قال المنصور: انتحلف ؟

\_ فقال عمرو: ان كذبتك تقية لاحلفن لك تقية !!

\_ قال المنصور: انت والله الصادق البار! . . فهال لك من حاجة ؟

\_ فقال عمرو: نعم 6 لا تبعث الى حتى اجيئك!

\_ قال المنصور: اذا لا تلقني ابدا!

\_ فقال عمرو: هي حاجتي!

فاستودعه الله ، ونهض ، فاتبعه المنصور ببصره ، قال :

کلکم یمشی رویدد کلکم یطلب صدر غیر عمرو بن عبید! » (۲۲۹)

وكان عمرو بن عبيد لا يتسامح مع احد من المعتزلة ان هو عمل في حدمة العباسيين ، وعندما ولى ولائة الاهواز احد اصحابه \_ وهم شبب بن شبة \_ قاطعه عمرو ، قلما زاره يوما رفض أن يكلمه . . وبروى الرواة أن شبب

(۲۲۹) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة )ص ۲۳۲ ـ ۲۳۵ . و ( مروج الذهب ) ج ۲ ص ۲۳۹ ، ۲۶۰ و ( عيون الاغبار ) مجلد ١ ص ٢٠٩ ، مجلد ٢ ص ٢٠٩ ، مجلد ٢ ص ٢٠٩ ، مجلد ٢ ص ٢٠٧ .

عطس فى حضرة عمرو ، فلم يقل له : يرحمك الله ، فحمل شبيب يرفع صوته بعبارة : الحمد لله ، ثم يكررها، فقال له عمرو : « لو أعدتها حتى تخرج نفسك ماسمعت منى : رحمك الله » (٢٣٠) .

وكان فريق من فتيان المعتزلة ورجالاتها يحبدون مناجزة العباسيين بالقتال والخروج عليهم بالسيف ، ولكن مذهب عمرو في التمكن ، واستكمال شروط الخروج ، وربما تجارب الفشل أيام زيد بن على سنة ١٢٢ هـ ويحيى بن زيد سنة ١٢٥ هـ ويزيد بن الوليد سنة ١٢٧ هـ كلها كانت تزيد من اصراره على الوقوف في تلك المرحلة عند المعارضة والمقاطعة للعباسيين ، ولقد انتقد أبو عمرو الزعفراني موقف عمرو بن عبيد هذا ، بل هاجمه قائلا

انى اخالك جبانا!

\_ فقال عمرو: ولم ؟!

\_ قال الزعفراني: لانك مطاع ، ولا تنساجز هادا الطاغية!

\_ فقال عمرو: ويحك! هل الجند أشد من جندهم؟ ورجالى أشد من رجالهم ؟! أما رأيت صنيعهم بفلان ، وخلانهم لفلان ؟! . والله لوددت أن سيفين اختلفا فى بطنى حتى يبلغا منحرى ، كلما انتهيا الى ذلك أعيدا ، وأن الناس أقيموا على كتاب الله وسنة نبيه » (٢٣١)!

وقال أيوب الفزارى يوما لعمرو بن عبيد: « ما تقول في رجل رضى بالصبر على ذهاب دينه ؟! فقال: أنا ذاك!

فقال ایوب: وکیف ، ولو دعوت اجابك ثلاثون الفاقا فقال عمرو . والله ما اعرف موضع ثلاثة اذا قالوا وفوا ، ولو عرفتهم لكنت رابعهم » (۲۳۲)!

ویدل ان عمرو بن عبید نان یشترط لتمام التمکن من الحروج ان یجتمع له تلثمانه ویضعه عشر رجلا من نوعه هو ، وهم عده الدین فاتلوا مع الرسول فی عزوه بدر فهرموا اضعافهم من المشرئین . ویقال تدبك ان استراطه هذا النوع من الرجال – الممائل له – قد ادحل الطماینه علی ابی جعفر المنصور ، حتی قال ردا علی من انباه : « ان عمرو بن عبید خارج علیك . . فقال : هسولا بری ان بخرج علی الا اذا وجد تلثمانة وبضعة عشسر رجلا مثل نفسه ، وذلك لا یكون » (۲۳۳) ؟!

ولقد كان ذلك هو ماحدث بالفعل .. فلما مات عمرو ابن عبيد سنة ١٤١ هـ ، بدأت ثورة المعتزلة ضـــد العباسيين سنة ١٤٥ هـ .

# ثورة المدينة:

قاد هذه الثورة محمد بن عبد الله بن الحسن ، وهو الامام الذي عقدت له المعتزلة والزيدية وغيرهما الامامة عندما اضطرب امر الامويين زمن مروان بن محمد ، والذي بايعه العباسيون قبل أن ينكثوا بيعتهم له ويفتصبوا السلطة منه ومن المعتزلة وعامة المسلمين ..

<sup>(</sup>۲۳۰) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ۲۳۲ . (۲۳۱) المصدر السابق · ص ۲۳۲ .

<sup>(</sup>۲۳۲) (تاریخ الطبری) ج ۷ ص ۵۲۳ (طبعة المعارف ـ احداث سنه ۱۶ هـ ) .

<sup>(</sup>۲۲۳) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) من ۲۳۲ · و ( باب ذكر المعتزلة من كتاب المنية والامل ) ص ۲۶ ·

وكان النفس الزكية ، وأخوه ابراهيم قد اختفياء، أعين بني العباس مند سنة ١٣٢ هـ . . و لان السفاح بلح في طلبهما ، ويكتب الى ابيهما عبد الله بن الحسن يقول له عنهما ماقاله الشاعر:

اريد حياته ويريد قتسلى عذيرك من خليلك من مراد (٢٣٤)!

ولكن طلب المنصور لهما كان أشد من طلب السفاح ٠٠ وكان نفر من بني هاشم يخففون الامر على المنصـــور بقولهم: أن اختفاء متحمد راجع الى معرفته بأنك قدد بايعته من قبل بالخلافة ، فهو « يعلم أنك قد عرفته يطلب هذا الشان قبل اليوم ، فهو يخافك على نفسه ، ولا يريد لك خلافا » . . . ولكن نفرا آخر حذر المنصور ، وأنبأه ان النفس الزكية يستعد للخروج ، وقال له: « والله ما آمن وثوبه عليك ، وانه لا ينام! فر رايك فيه! " . . ولقد اطلع المنصور عبد الله بن الحسن على كتـاب بعثه النفس الزكية الى هشام بن عمرو التفلبي يدعوه فيه الى نفسه ، فحاول عبد الله بن الحسن ، عبثا ، أن يهدىء من مخاوف المنصور ٠٠ (٢٣٥) ٠

وكان المنصور يعلم ما للنفس الزكية من سمعة حسنة بين المسلمين ، وما له في اعناق الكثيرين من بيعهة تمت بالشورى والاختبار ، كما كان يعلم مذهب المعتزلة في الاستعداد للتمكن من النجاح في الثورة والوثوب . . ولقد استقر في نفوس الناس ، حتى عامتهم أن خروج النفس الزكية أمر معتم حتى قيل: انهم «كانوا يجدون خروجه

(۲۳۶) ( الإغاني ) جو ۲۶ ص ۱۱۳۸ .

(۲۳۰) المصدر السابق . ج ۲۶ ص ۱۲۲۲ ، ۱۲۳۸ ،

على ابي جعفر في الرواية » (٢٣٦) والمأثورات ؟! . . ولذلك قرر المنصور أن يحارب هذه الثورة المنتظرة بخطة ذات

اولاها: أن يدس في صفوفها العيون كي ينحتبر المواقف والاشخاص . . فلقد ارسل يوما رسولا الى عمرو إن عبيد ، بكتاب على لسان النفس الزكية ، فقرا عمرو الكتاب، ثم وضعه، ولما طلب الرسول الجواب قال له. ليس له جواب ، قل لصاحبك : دعنا نجلس في هذا الظل ا ونشرب من هذا الماء البارد حتى تأتينا آجالنا في عافية! ولم تجز عليه حيلة المنصور ودسيسته (٢٣٧).

ولكن حيلة مثل هذه جازت على عبد الله بن الحسن والد النفس الزكية ، فلقد بعث اليه المنصور عقبة بن سلم بن نافع بن الازدر الهنائي ، بكتاب على لسان المعتزلة القاطنين ببعض قرى نواحى خراسان ، وألح عقبة وهو متنكر \_ على عبد الله بن الحسن أن يكتب له جوابا الى الإنصار الذين أرسلوه . . فقال له عبد الله بن الحسن : ( أما الكتاب فاني لا اكتب الى أحد ، ولكن أنت كتــابي اليهم ، فأقرئهم السلام ، وأخبرهم أن ابنى خارج لوقت كذا ... وكذا .. " فأسرع عقبة الى المنصور ، وأخبره ٠ (٢٣٨) ٠ . الخبر

وثانيتها: أن يضيق عليهم الخناق ويرهقهم من أمرهم عسرا . . فجند العيون والجواسيس من رقيق الاعراب ،

<sup>(</sup>۲۳٦) ( تاریخ الطبری ) ج ۷ ص ۱٥٥ (طبعة المعارف م اتحداث سنه ۱٤٤ هد ) .

<sup>(</sup>۲۳۷) ( عيون الاخبار ) مجلد ١ ص ٢٠٩٠ . (۱۲۳۸) ( الإغاني ) جد ۲۶ ص ۱۳۲۶)

وجعل لاحدهم البعير والآخر البعيرين ، وانطلقوا في مظان النعس الزكية واخيه ، في صوره عابرى السبيل والضالين دواردی المیاه ، يظهرون فجاه ويفرون سريعا، ويتجسسون .. (٢٢٩) حتى انسطر النفس الزكية الا يقيم بمسوطن الإ بقدر مسير البريد من موطنه هذا الى العراق (٢٤٠) ٠٠ ولقد اضطرته المطاردة والتضييق الى أن يذرع أقطال الارض من المدينة الى مكة الى الكوفة الى البصرة الى عدن الى السند ، راكبا البحر حينا وسالكا الصحارى وشعاب الجيال احيانًا ، حتى لفد سقط منه أبنه الصغير من فوق قمه جبل بالحجاز في احدى المطاردات ، فمات ا . . وحتى اضطر الى التنكر بالعمل في رفع الماء من بعض آبار المدينة « بناول اصحابه الماء ، وقد انغمس فيه الى راسه » . . وحتى اضطر اخوه ابراهيم الى الاختفاء من المنصور في الكوفة عندما هجمها بعثا عنه ، فلما ضاقت عليه الارض فلم يجد ملجأ اضطر الى التنكر والجلوس على مائدة طعام المنصور ؟! . . (٢٤١) .

وثالثتها: العمل على التعجيل بثورتهم وخروجهم قبل أن يكتمل لهم التمكن والاستعداد. ولتحقيق ذلك كان يطمعهم ويغريهم بالكتب المزورة على السن قواده وانصاره الى النفس الزكية « يدعونه الى الظهور ، ويخبرونه انهم معه ، فكان محمد \_ « يصدق ذلك » \_ ويقول: لو التقينا

(٢٤٠) المصدر السابق · ج ٧ ص ٣٤٥ (طبعة المعارف - احداث

(۲۶۱) المصادر السابق · ج ۷ ص ۲۵۰ · (طبعة العارف سـ احداث سنة ١٤٥ هـ ) ·

مال ألى القواد كلهم " (٢٤٢)! وأيضا باعتقاله أباهم عبد الله بن الحسن ، واعمامهم : حسن بن الحسن ، وداود بن الحسن ، وابراهيم بن الحسن ، ومحمد بن عبد الله بن عمر بن عثمان بن عفان ـ وهو اخوهم لامهم : فاطمة بنت الحسين ـ وعددا كبيرا من آل على ، شدهم المنصور فى الوثاق ، ومعهم نحو من أربعمائة من القبائل الموالية لهم بالمدينة مثل جهينة ومزينة وغيرها ، ساقهم الى السجن بالمدينة مثل جهينة ومزينة وغيرها ، ساقهم الى السجن بالمهاشمية في العراق ، حيث سجنوا في ظلام دامس ودائم يقرؤها على بن الحسن »! . . ثم بدأ يقتلهم واحدا ، يقرؤها على بن الحسن »! . . ثم بدأ يقتلهم واحدا ، بعد واحد ، بالتدريج . .

وعندما قتلوا محمد بن عبد الله بن عمرو بن عشمان اخذوا رأسه فطافوا بها في المدن ، وكانوا يحلفون للناس انها رأس محمد بن عبد الله ، موهمين اياهم أنه النفس الزكية ، حتى يتحلل الناس من بيعتهم له ، ويقلعون عن تعلقهم به وانتظارهم لخروجه وثورته على المنصور!..

ولقد اثمرت هذه الخطة ، ذات الشعب الشيلات ، التعجيل بخروج محمد بن عبد الله بن الحسن قبل اتمام الاستعداد ، حتى قال البعض عن ذلك : « ان محمدا احرج فخرج قبل وقته الذي فارق عليه اخاه ابراهيم » وان الحاح المنصور وعامله على المدينة رياح بن عثمان ابن حيان المرى « احرج محمدا حتى عصرم على الظهور» (٢٤٣) !

<sup>(</sup>۲٤٢) المصدر السابق · ج ۷ ص ۵۵۸ ( طبعة المعارف \_ احداث سينة ١٤٥ هـ ) · المصدر السابق · ج ۷ ص ۵۵۲ ( طبعة المعارف \_ احداث (۲٤٣) المصدر السابق · ج ۷ ص ۵۵۲ ( طبعة المعارف \_ احداث

٠ ( م ١٤٥ م ١

هكذا اجبرت خطة المنصور النفس الزكية على أجهاض الاستعداد للخروج . . فأعلن ثورته بالمدينة في أول رجب سنة ١٤٥ هـ ـ ويقال لليلتين بقيتا من جمادى الآخرة \_ ولقد اهتزت المدينة لظهوره فيها \_ وكانوا ينادون عليه : المهدى! المهدى! \_ واضطرب الامر حتى اسرع النــاس لشراء الطمام، فباع البعض حلى نسائه! . . وهجم محمد ابن عبد الله بأنصاره على السيجن فأفرج عمن فيه ، ووضع الوالى وأصحابه مكانهم \_ واستولى على بيت المال ٠٠٠ وخطب في الناس خطبة أدان فيها أغتصاب العباسيين للحكم والخلافة ، وأعلن « أن أحق الناس بالقيام بهدا الدين أبناء المهاجرين الاولين والانصار المواسبين " . . وكان شعاره وشعار ثورته اللون الإبيض وبيض وبيض الناس على حين كان السواد شعار العباسيين ٠٠ وأعلن في الناس ان البيعة قد تمت له ، وانها عامة وشاملة ، وقال: ((والله ماجئت وفي الارض مصر يعبد الله فيه الا وقد اخذ لي فيه البيعة . . » . . وجمل في ولاية المدينة : عثمان بن محمد ابن خالد بن الزبير ، وعلى قضائها : عبد العزيز بن المطلب ابن عبد الله المخزومي ، وعلى شرطتها: أبا القلمس عثمان ابن عبيد الله بن عبد الله بن عمر بن الخطاب ، وعلى ديوان العطاء: عبد الله بن جعفر بن عبد الرحمن بن المساور ابن منفرمة . . وأفتى بالنخروج معه وتأييده مالك بن أنس ولما سأله الناس: أن في أعناقنا بيعة لابي جعفر ؟ قال: « انما بایعتم کارهین ، ولیس علی کل مکره یمین! فأسرع الناس الى بيمة النفس الزكية . . (٢٤٤) ، وبايم،

العلويون، وولد جعفر وعقيل ابنى أبى طالب، وولد عمر ابن الخطاب، وولد الزبير بن العوام، وسائر قريش، واولاد الانصار .. (٥) ٢)، وشرع يرسل الولاة من قبله الى المدن والاقاليم، ويرسل الرسل والدعاة الى الانحاء، فولى على مكة الحسن بن معاوية بن عبد الله بن جعفر، وعلى اليمن: القاسم ابن اسحاق، وعلى الشام: موسى ابن عبد الله .. وولى أمر السلاح: عبد العسزيز بن الداراودي .. (٢٤٦)، وكان قد بعث باخوته واولاده الى البلاد دعاة لبيعته ومبشرين بظهوره وامامته، فبعث الى مصر، على بن محمد، والى خراسان: عبد الله بن محمد، والى خراسان: عبد الله بن محمد، والى البين المخربة والى البين المخربة والى البين عبد الله، والى المغرب؛ والى البين عبد الله، والى المغرب؛ الدريس بن عبد الله .. كما أن البصرة كان بها اخسوه ابراهيم بن عبد الله بن الحسن .. (٢٤٧).

ولقد وصل خبر ظهور النفس الزكية الى المنصور وهو بمكان على نهر دجلة يدعى « الخلد » ، فاستشار اصحابه ، فبشروه بفشل ثورة محمد بن عبد الله ، لان المدينة لاتملك مقومات الصمود والصبر على الحصار ، فهى بلد لا مال فيها ولا رجال ، ولا سلاح ولا كراع ، اهلها « ليسوا بأهل حرب ، بحسبهم ان يقيموا شأن انفسهم! » ، وطلبوا منه أن يوجه جيشه ويجمع جموعه لما سيحدث بالبصرة ، مركز الاعتزال وشيعة العلويين . . فشرع المنصور في ذلك مركز الاعتزال وشيعة العلويين . . فشرع المنصور في ذلك

<sup>(</sup>٢٤٤) المصدر السابق · ج ٧ ص ٥٥٢ ، ٥٥٥ ، ٥٥٥ \_ ٠٦٥ ( طبعة المعارف \_ أحداث سنة ١٤٥ هـ ) ·

<sup>(</sup>۲٤٥) ( مروج الذهب ) ج ۲ ص ۲۳۳ . (۲٤٦) ( تاریخ الطبری ) ج ۷ ص ۵۹۱ ( طبعة المعارف ــ احداث سنة ۱۶۵ ه. .

<sup>(</sup>۲٤٧) ( مروج الذهب ) حد ۲ ص ۲۳٤ .

لساعته . . كما شرع في خصار ألمدينة اقتصاديا ، فمنع الطعام والحبوب التي تأتي المدينة من الشام عن طريق حصارها عند وادى القرى (٢٤٨) ، وطلب الى والى مصر أن يسد خليج أمير المؤمنين الذى حفره عمرو بن العاص عام الرمادة سنة ٣٣ هـ كى تصل عن طريقه الحبوب والفذاء من مصر الى بحر القلزم ، أمر بسده حتى لايأتي الى المدينة مدد من انصار النفس الزكية بمصر (٢٤٩) . . ثم كتب الى كل أمراء البلاد أن يرسلوا اليه الاجناد ، بحيث يتوالى وصولها كل يوم ، وكانت الكوفة مركان التجمع والاستعداد لخروج البصرة وثورتها المنتظرة . .

اما المدينة فلقد أرسل اليها جيشا من جند خراسان، يقوده عيسى بن موسى بن محمد بن على بن عبد الله بن العباس ، ومعه محمد بن أبى العباس السفاح ، وجهز هذا الجيش تجهيزا عاليا ، وأغدق عليه المال والمسيرة والسلاح والخيل والبغال ...

ولقد ادرك النفس الزكية حرج مركزه في المدينة ، وضعف امكانياتها في الصمود والقتال ، فاستثمار انصاره ، فحبذ البعض الخروج عنها الى مصر ، وقالوا له : «الست تعلم أنها أقل بلاد الله فرسانا وطعاما وسلاحا ، وأضعفها رجالا ؟ فقال : بلى ، فقالوا : تعلم أنك تقال أشد بلاد الله رجالا وأكثرها مالا وسلاحا ؟ فقال : بلى ، فوالله فقالوا : الراى أن تسير بمن معك حتى تأتى مصر ، فوالله لا يردك واد ، فتقاتل الرجل بمثل سلاحه وكراعه ورجاله

وماله » . . ولكن نفرا من اهل المدينة استعاذوا بالله من المخروح منها ، فهى مدينة الرسول ، وروى احدهم عن الرسول حديثا يقول فيه : « رايتنى فى درع حصينة ، فأولتها : المدينة » . . وطلبوا منه أن يبقى فى مدينة الرسول ، فهى الدرع الحصينة !

ولم يكن انصار النفس الزكية يشكون من قلة ، فالى جانب أهل المدينة ، عامة ، كانت معه كل القبائل التى تحيط بها ، ومن بينها : جهينة ، ومزينة ، وسليم ، وبنو بكر ، وأسلم ، وغفار . . ولكن المدينة لم تكن صالحة للصمود في الحصار ، خاصة بعد أن قطعت عنها امدادات مصر والشام . .

ولقد بدا جيش المنصور حصاره لها في اليوم الناني عشر من رمضان سنة ه ١٤ هـ ، فسد منافذها بالخيدل والرجال والسلاح الا منفذا واحدا في ناحية مسجد ابي الجراح كي يفر منه من يرغب في الهرب من جيش محمد ابن عبد الله أو أهل المدينة . . ولما اشتد الحصار خطب النفس الزكية في انصاره ، وقال : « أيها الناس ، أن هذا الرجل ـ « عيسى بن موسى » ـ قد قرب منكم في عدد وعدة ، وقد حللتكم من بيعتى ، فمن أحب المقام فليقم ومن أحب الانصراف فلينصر ف ! فتسللوا حتى بقى في شرذمة ليست بالكثيرة » بعد أن كانوا نحوا من مائة الف ا

ودار القتال شدیدا بین الفریقین ، وابلی اصحاب محمد ابن عبد الله بلاء حسنا ، وکان علی رایاتهم شعار النبی یوم حنین : « احد ، احد ! » ولکنهم هزموا فی یسیم الاثنین ، الرابع عشر من رمضان سنة ١٤٥ هـ ، وقتل النفس الزکیة ، وقطعت راسه فارسات الی المنصور ،

<sup>(</sup>۲٤٨) (تاريخ الطبرى) جا ۷ ص ۸۷۵ (طبعة المعارف ــ احداث سنة ١٤٥ ص) .

<sup>(</sup>۲٤٩) القلفشندي (صبح الاعشى) جر ٣ ص ٢٩٨٠.

حيث طيف بها في الآفاق .. اما أصحابه الذين صمدوا معه في القتال فقتلوا ، ثم صلبوا صفين على جانبى الطريق مابين « ثنية الوداع » حتى دار عمر بن عبد العصرير ، ووقف أمام كل صليب حارس يحول دون البجثة ودون اهلها حتى لا يواروها ألتراب ، ودام ذلك ثلاثة أيام ، حتى تأذى الناس من الرائحة ، فأمر عيسى بن موسى بالحث فألقيت من فوق جبل سلع لتسقط في « المفرح » مقبرة اليهود (٢٥٠)!

وهكذا أخفقت هذه الثورة التى قادها النفس الزكية كى يعيد بها الخلافة شورى ، وأجهضت عندما فقدت شرط التمكن الذى كان عمرو بن عبيد شديد الحرص على التمسك به والتأكيد عليه .

### ثورة البصرة:

لم تكن ثورة البصرة التى قادها ابراهيم بن عبد الله بن الحسن ، اخو النفس الزكية ، مستقلة عن ثورة المدينة التى تحدثنا عنها ، بل كانت جزءا منها وتابعة لها . . فلقد كان محمد وابراهيم معا ، يدبران ويختفيان ، كما كانا عضوين فى تنظيم المعتزلة ومن ائمة هذا التنظيم . ولقد كان الاجل المضروب بينهما لاعلان الثورة فى الحجاز والعراق فى آن واحد لم يحن بعد عندما نجحت خطة والعراق فى آن واحد لم يحن بعد عندما نجحت خطة المنصور فى اجبار النفس الزكية على التعجيل بظهوره واعلان ثورته بالمدينة ، ولذلك يروى البعض ان نبأ ظهور واعلان ثورته بالمدينة ، ولذلك يروى البعض ان نبأ ظهور

النفس الزكية عندما جاء الى ابراهيم بالبصرة ، مع أمره له بالظهور واعلان النورة هو ايضا ، اصاب ابراهيم الرعب والغم والوجوم . . ولكن أصحابه سهلوا عليه الامر . . (٢٥١) ، وكان ابراهيم مختفيا قبل ذلك في البصرة ، يتردد بينها وبين الكوفة ، ويأخذ البيعة لاخيه النفس الزكيسة بامرة المؤمنين . . وكان والى البصرة من قبل أبى جعفر المنصور \_ سفيان بن معاوية \_ بميل الى غض الطرف عن نشاطه الثورى ضد الدولة ، بل لقد قيل أنه بايعه سرا ، وضلل اثنين من قادة المنصور كانا قد حضرا يرقبان الامر ويتجسسان أخبار ابراهيم ، وفي الليلة التي ظهر فيهسا ابراهيم ـ اول ليلة من رمضان سنة ١٤٥ هـ ـ دعاهما سفيان عنده ، فاحتبسهما حتى يسهل لابراهيم الخروج، فخرج ابراهيم بأنصاره ، واقتحم السيجن فأخرج من فيه من المعارضين ، وكانت عددة جند جيش ابراهيم الذين يأخذون العطاء من ديوانه يوم خرج أربعة آلاف ، فيهم كوكبة من فرسان المعتزلة وأبرز المقــاتلين الله قاتل بعضهم في ثورة يزيد بن الوليد وما بعدها من الوقائع وأيام

ولقد استقر الامر لابراهيم في البصرة والاهواز وفارس وأكثر سواد العراق ، ولما بلفه خبر مقتل النفسالزكية، حول انصاره البيعة بالامامة له ، وازدادت عزيمته وتصميمهم على قتال المنصور ، لان من يقتل النفسالزكية لابد أن يكون جديرا بالعداء مستوجبا للقتال ، وبعبارة الطبرى : فأن ابراهيم لما أتاه نعى أخيه . . « أخبر الناس

٠٠٠) ( تاريخ الطبرى ) جد ٧ ص ٧٧٥ – ٥٨٥ ، ٥٨٥ . ١٠٥٠) ( تاريخ الطبرى ) جد ١ ص ١٤٥ – ١٠٠١ هـ ) ٠

<sup>(</sup>۲۰۱) المصدر السابق . ج ۷ ص ۲۲۸ (طبعة العارف \_ أحداث سنة

.. فازدادوا في قتال ابي جعفر بصيرة! » وعند ذلك خرج ابراهيم بحيشه « في المعتزلة وغيرهم من الزيدية ، يريد محاربة المنصور » (٢٥٢) ، وكان ذلك بعد العيد . . .

والتقى ابراهيم بحيشه مع جيش المنصور في «باخمرى» من ارض « الطف » على مسافة ستة عشر فرسخا مس الكوفة (٣٥٣) ، وكان على جيش المنصور عيسى بنموسى، الذي قاتل النفس الزكية بالمدينة في رمضان . . وكساد النصر أن يكون من نصيب ابراهيم وجيشه ، بل لقد بدأ اصحاب عيسى بن موسى في الفرار . . وكان الحر شديدا ، فتضايق ابراهيم من « قبائه الزرد » ، ففك أزراره ، فنزل الزرد الى ما تحت ثديبه ، وحسر عن لبته (٢٥٤) ، فاتته نشابة عاثرة \_ « أى نبل لا يدرى من رمى به » \_ فأصابته في لبته ، فعانق فرسه ، وتقهقر ، فاستدار اصحاب هیسی بن موسی ، وشیفل اصحاب ابراهیم بامسره ، قدارت الدائرة عليهم ، « فقتل ابراهيم وقتلوا عن آخرهم وقتلت المعتزلة بين يديه صبرا وكان فيهم بشير الرحال \_ من اثمة المعتزلة \_ يقاتل بين يدى ابراهيم ، وعليــه مدرعة صوف ، متقلدا سيفا حمائله تسعة ، تشبها بعمار ابن ياسر! . . وكان بشير زاهدا ، سمى بالرحال لانه كانت له رحلة للحج كل عام ، وهو القائل بعبر عن بفضه للمنصور: أن في قلبي حرارة لا يسكنها الا برد العلال

او حر السيف! (٢٥٥) ... » . ولقد اسكنها حر السيف عندما قاتل ثم قتل مع وجوه اصحابه في يوم الاثنين لخمس ليال بقين من ذي القعدة سنة ١٤٥ هـ ، اي بعد ظهرو ابراهيم في البصرة بثلاثة اشهر الا خمسة ايام ..

والدور الذى نهض به قادة المعتزلة فى ثورة البصرة يتحدث عنه قتال رجالاتهم فى معارك هذه الثورة ، وخاصة يومها الاخير ، كما يتحدث عنه دورهم فى الجهاز الادارى والعسكرى الذى أقامته هذه الثورة منذ أعلانها ، فكانت قيادة الشرطة فى المعتزلة ، تولاها ابراهيم بن نميلة العشمى ، وكان خليفة ابراهيم بن عبد الله بن الحسن . وكان على القضاء عباد بن منصور . . أما مقدمة الحيش فكان عليها المضاء بن القاسم الثعلبي . . وكان صحاحب وكان الوالى على فارس : عمرو بن شداد . . كما كان هناك كثيرون من الفرسان ، ورماة الحدق (٢٥٦) ، الذي تحدث عنهم البخي ، والحاحظ والقاضى عبد المحار . . ولحا انهزمت الثورة فر عدد من الذين نحوا من القتل الديلاد . . والمخرب والمعتزلةها ، وأسهموا في نشر الإعتزال هناك والحاك . . فلحق والمعتزلةها ، وأسهموا في نشر الإعتزال هناك (٢٥٧) ،

<sup>(</sup>٢٥٢) ( مقالات الاسلاميين ) ج ١ ص ١٥٤ .

<sup>(</sup> ۲۵۳) ( مروج الذهب ) جا ۲ ص ۲۳۵ ·

<sup>(</sup>١٥٤) اللبة: موضع القلادة من الصدر .

<sup>(</sup>٢٥٥) (مقالات الاسلاميين) ج ١ ص ١٥٤ . و (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ١١٣٠ .

<sup>(</sup>٢٥٦) الحدق ـ تضبط بفتح الحاء والدال ـ والحدقة : سواد العين الاعظم • والمراد : مهرة الرماة •

<sup>(</sup>۲۵۷) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ۲۱۲ ـ ۲۱۰ و (تاربخ الطبرى ) ج ۷ ص ۲۲۲ ـ ۲۲۲ ـ ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۹ ، ۲۲۸ ، ۲۶۳ ، ۲۶۳ ، ۲۶۳ ، ۲۶۷ می ۲۶۷ و ر باب ذکر المعتزلة \_ من کتاب المنیة والامل ) ص ۲۶ ، و ( باب ذکر المعتزلة \_ من کتاب المنیة والامل ) ص ۲۶ ،

# حقية المعارضة والنأسد

كانت ثورة المعتزلة سنة ١٤٥ هـ هى آخر ثورات المعتزلة المسلحة ، ونهاية نشاطهم المسلح ضد العباسيين، وبعدها تميز نشاطهم من نشاط الزيدية ، وبدات الزيدية تواصل مسيرة الخروج والمقاومة المسلحة ، منفردة بقيادة ذلك النمط من انماط التغيير للسلطة ، ومحتفظة فى ذلت الوقت بعلاقات فكرية تربطها بالمعتزلة ، ومتمتعة ، فى نشاطها هذا ، بتأييد قطاع من المعتزلة ، هم مدرسة فى نشاطها هذا ، بتأييد قطاع من المعتزلة ، هم مدرسة البغداديين على وجه التحديد . . .

ففى خلافة المامون خرج وثار الامام الزيدى محمد ن ابراهيم بن طباطها « المتوفى سنة ١٩٩ هـ سنة ١٩٨ م» . وبعد موته بايعت الزيدية لحمد بن محمد بن زيد بن على . . كما ظهرت فى بلاد الطالقان بخراسان دعوة زيدية قادها محمد بن القاسم بن عمر بن على بن الحسين سنة قادها مومد بن القاسم بن عمر بن الحسين سنة ١٩٠٨ هـ ظهر فى الكوفة يحيى بن عمر بن الحسين بن عبد الله بن اسماعيل بن جعفر بن ابى طالب ، وقاد الزيدية فى ثورته وثورتهم ضد العباسيين . . وفى نفس التاريخ قامت دولة زيدية ، كثمرة لثورة زيدية ، فى هكذا قامت ثورة المعتزلة ضد المنصور سنة ١٤٥ ه، فاستمرت مابين المدينة والبصرة خمسة اشهر قبل التهزم أمام تفوق جند الخراسانيين . وهكذا اضاف المعتزلة الى قائمة الائمة الذين استحقوا الامامة بالاختيار والبيعة ، والعقد : محمد بن عبد الله بن الحسن ، واخاه ابراهيم ، لانهم – كما يقول القاضى عبد الجبار – : «ثبت في جملتهم من يصح ببيعته اقامة الامام ، خصوصا ابراهيم فان عامة اصحابه كان من المعتزلة » (٢٥٨) .

<sup>(</sup>۲۵۸) ( المغنى ) ج ۲۰ ق ۲ س ۱٤٩

طبرستان (( ۲۵۰ – ۲۱۲ هـ ) . . . في سنة ۲۸۸ هـ تأسست في صنعاء ، باليمن اشهر دول الزيد تزواهمها ، عندما بويع بالامامة يحيى بن الحسين سنة ۲۸۸ هـ . . (۲۰۹) ، وهي الدولة التي ظلت قائمة حتى اسقطتها ثورة اليمن سنة ۱۹۲۲ م .

كان هذا هو الاستمرار الزيدى في المقاومة المسلحة والخروج.. اما المعتزلة فانهم سلكوا للمقاومة سبلا اخرى لم يكن من بينها الخروج المسلح، ربما لفقد شرط التمكن وتخلف ضمان النجاح، وربما لعبرة الفشل فيما تقدم لهم من ثورات، وربما لتزايد النشاط الفكرى والعقلى الذي استدعاه قيام التحديات الفكرية التي ظهرت من الشعوبية وفرق المانوية والمجوس، وكذلك الغنوصية والنساطرة ثم النصارى والمجوس، وكذلك الغنوصية والنساطرة بالفلسفة، وفلسفة اليونان خاصة، وادوات الجدل بالفلسفة، وفلسفة اليونان خاصة، وادوات الجدل الفلسفي الفالب، وكثر في صفو فها الفلاسفة والحكماء، وتود الثورة، وأثقل خطاها على درب الثورة بقيود ودوات الحكمة والرزانة التي هي شأن الفلاسفة وطابع اصحاب الحكمة والرزانة التي هي شأن الفلاسفة وطابع اصحاب النظر العقلى وديدن الحكماء،

الما السبل التي سلكتها المعتزلة في معارضة الدولة العاسية ، فلقد كانت كثيرة ومتنوعة . . .

\* فهم قد تصدوا للفكر الشعوبى الذى اسفر عن وجهه ، وكذلك الذى استتر بمذاهب الفرس وفكرها الدينى القديم ، وما ادخله اصحاب هذا الفكر في المجتمع الديني القديم ، وما ادخله اصحاب هذا الفكر في المجتمع

العباسى من زندقة وتحلل والحاد ومجون استخدموها كاسلحة لتسفيه احلام العرب وهدم عقائد الاسلام . . ومن يقرأ الجزء الخامس من «المفنى الفاضى القضاة عبد الجبار ابن احمد يعلم جهد المعتزلة في محاربة الفسرق التي ظهرت في ذلك العصر كي تجتث العروبة والاسلام من الإساس . .

وهم قد ظلوا على موقف النقد والمعارضة للعباسيين مما جر عليهم الاضطهاد والسجن والتعذيب ، ولقد استمر ذلك حتى عهد المأمون « ١٩٨ – ٢١٨ هـ ٢١٨ – ٢٨٦م» فدخل السجن في عهد الرشيد أبرز قادة المعتزلة ومفكريهم سجنهم بالجملة ، وأصدر أوامره بمنع فكرهم والجدل في نظرياتهم ، وتحريم علم الكلام ، الذي كانوا هم فرسانه وأول من أنشأه في الثقافة الاسلامية ، حتى اضطر \_ كما سبق أن ذكرنافي القسم الاول من هذه الدراسة \_ الى الافراج عن نفر منهم كي يناظروا « السمنية » في بلاط ملك السند عندما تحدى فكر الاسلام ، وارسل بذلك الى الرشيد . . ومن الذين سجنوا في ذلك العهد بشر بن المعتمر ، وثمامة بن أشرس . . وغيرهما كثيرون . .

به على أن أهم مظهر يجسد معارضة المعتزلة للعباسيين في ذلك العصر كان تأسيس مدرسة المعتزلة البغداديين . . تلك المدرسة التي كان تأسيسها في النصف الثاني من القرن الثاني الهجرى ، أي عقب فشل ثورة سنة ١٤٥ هـ والتي كان مؤسسها بشر بن المعتمر « المتوفى سنة ٢١٠هـ والتي كان مؤسسها بشر بن المعتمر « المتوفى سنة ٢١٠هـ م٢٥ م » .

وكل الذين أرخوا للمقالات ، وكذلك الذين أشاروا في دراساتهم الى المعتزلة ومدارسها وتياراتها ، يتحدثون على

<sup>(</sup>٢٥٩) ( ثورة زياء بن على ) ص ٢٥١ - ١٦٢ .

وجود مدرستين في صفوف المعتزلة .. على المهسد العباسي ، مدرسه البصريين ومدرسه البعداديين .. دون العباسي ، مدرسه البصريين ومدرسه البعداديين .. دون ان يد در واحد منهم الاسباب التي أوجدت تلك الخلافات العمريه ، مما استتبع قيام مدرستين في اطار الاعتزال .. وقبل أن نقدم تفسيرنا لهذه الظاهره ، أود أن ننبه الي أن هذه التسميات \_ البصريين والبغداديين \_ لا تعني المهذا التمايز والاختلاف قد حكمته أسباب جفرافية ، فمن بين من عاش ببغداد من أئمة المعتزلة من كان في تيساد المعتزلة البصريين ، ومن بين المعتزلة البغداديين من لم يكل المعتزلة البصريين ، ومن بين المعتزلة البغداديين من لم يكل مستقره في بغداد .. فهما مدرستان تتمايزان فكريا ، لا جغرافيا .. أما سر تسمية احداهما بالمعتزلة البصريين، والثانية بالبغداديين فراجع الي القضية التي من أجلها تم هذا التمايز والاختلاف في اطار الاعتزال ..

فلقد مر في الحديث عن الفضل ، والافضل ، والافضل ، والمفضول من هذه الدراسة من من هذه الدراسة من من هذه الدراسة من من هذه الدراسة من الفضل والمفضول من الفترلة ، أي أولئك الذين سبقوا عصر تأسيس بغداد ((٥) هـ ٢٦٢ م) على يد المنصور العباسي ، كانوا يفضلون : أبا بكر ، فعمر ، فعليا ، فعثمان . . . دان مدرسة المعتزلة البغداديين ، أي الذين ظهروا في العصر العباسي ، بعد تأسيس بغداد ، قد اجتمعوا على تفضيل على على بن أبي طالب على سائر الصحابة . . فتفضيل على على بن أبي طالب على سائر الصحابة . . فتفضيل على كان هو القضية التي أوجدت ماسمي بمدرسة المعتزلة البغداديين ، وهي قضية أثارها هذا النفر من ائمة المعتزلة في العصر العباسيون في العصر العباسيون في العصر العباسيون فيها مع المعتزلة ، ثم استمروا في قهر السلويون يحاربون فيها مع المعتزلة ، ثم استمروا في قهر

ثورات العلويين ، زيدية وغير زيدية ،، ومارسوا ضدهم ما مارسه الامويون ضد الهاشميين .. فكان تفضيل مدرسة البفداديين المعتزلية لعلى بن ابي طالب موقف سياسيا تعاطفت فيه وبه هذه المدرسة مسع العلويين المضطهدين ، واتخذت به موقفا مناوئا ومعارضا لسلوك العباسيين هذا ، بعد أن عجزت عن المناواة والمعارضية بالثورة والسيف والخروج .. فهو اذا موقف سياسى ، وليس مجرد جدل عقيم حول قضية عقيمة عفى عليها الدهر وتجاوزها الزمان ..!

اما مدرسة المعتزلة البصريين فانها هي التي استمر اعلامها يرون في التفضيل ، وترتيب الصحابة فيه ، نفس مذهب اسلافهم الذين عاشوا قبل تأسس بفداد ، اي قبل العصر العباسي ، وسميت « بالبصريين » ، لان البصرة كانت في ذلك التاريخ السابق موطن قيادة المعتزلة الذين قرروا هذا المذهب في التفضيل ...

فهذا التمايز والخلاف الذي حدث بين المعتزلة ، كان المظهر المجسد للموقف السياسي الذي اتخذوه من الدولة العباسية ، عندما كان رفضهم للحكم العباسي يعبر عند تأسيس مدرسة البغداديين الرافضة لقهر بني العباس لثورات العلويين ونشاطهم السياسي ، وهو الرفض الذي استمر في التعبير عن الموقف العام للمعتزلة ، حتى جاءت اواخر سنوات حكم الرشيد ، فبدأ في المعتزلة تيار يهادن العباسيين ، ثم يمنحهم قدرا متزايدا وناميا من التأييد ، فتبلور هذا التيار في مدرسة المعتزلة البصريين . . .

واذا كانت نشأة مدرسة المعتزلة البغداديين قسد ارتبطت بالسياسة ، كما اشرنا ، فان الحال كان كذلك

أيضًا في نشأة مدرسة المعتزلة البصريين . . فلقد أشرنا من قبل الى أن اغتصاب العباسيين للسلطة والدولة والثورة من المعتزلة كان ثمرة لفلبة تيار العنصر الشمسعوبي الخراساني ، الذي قاده أبو مسلم الخراساني ، على التيار القومى العقلاني الذي كان يمثله المعتزلة ومن والاهم ولم يؤد قتل المنصور لابي مسلم « ١٣٧ هـ ١٥٧ م » الي تخليص الدولة من نفوذ ذلك التيار ، وانما الذي حدث هو استبدال قبضة أبى مسلم العسكرية الفظة في تعاملها مع الخلفاء الذين صنعهم ، بقبضة البرامكة الناعمة المترفة التي تملك الوزارة والنفوذ ، وتحتضن التيارات الفـــكرية الشعوبية ، وترعى أصحاب العقائد القديمة والنحل التي يناصبها المعتزلة العداء . . ولذلك فاننا نريد أن نلفت النظر الى ذلك العام ١٨٨ هـ ـ سنة ٨٠٣ م الذى تخلص فيه الرشيد من نفوذ هذه الاسرة وحكمها بما سلمي « بنكبة البرامكة » ، وأن نؤرخ به لعهد جديد بدأ فيه العباسيون مرحلة حاولوا فيها الافلات من قبضة التيار الشعوبي الخراساني الذي صنع خلافتهم ، وأن يقيموا نوعا من التوازن بين عناصر الامة والاصول الحضارية لاجناس رعاياها ، وذلك طلبا لاسترداد السلطة والنفوذ الذي استأثرت به الاسرة البرمكية ، وتقربا الى العناصر المعارضة والثائرة ، واستهدافا لبلورة الشخصية الموحدة للامة الواحدة ، مستفيدين من حالة الرخاء والامن التي سادت عصر الرشيد ، والتي جعلت الدولة لا تحتاج كثيرا، كما كان الحال في الماضي ، للقبضة المغشنة للعبند

ونحن نريد أن نربط بين التخلص من نفوذ البرامكة .

وبين افراج الرشيد ، بشكل جماعى ، عن ائمة المعتزلة المسجونين ، فليس ماتقدمه كتب المقالات والفرق من سبب لذلك بالمقنع وحده ، فهى تقول: انه افرج عنهم ليناظروا رجلا من السمنية في بلاط ملك السند (٢٦٠)! وتلك ، لعمرى ، مهمة لا تحتاج للافراج عن حزب سياسى وفرقة مذهبية بكاملها ، وتخفيف مافرض عليها وعلى فكر ها ونشاطها من قيود . . اذ أن ذلك الهدف المتواضع يكفى فيه الافراج عن مناظر أو اثنين ، مثلا ، اما اطلاق سراح المعتزلة ، اعداء الشعوبية ، والذين قاتلوا ضد سيطرة الجند الغراساني على الدولة العربية الاسلامية ، فاننا نراه ثمرة من ثمرات الجهد الذي بذله الرشيد لتخليص الدولة من تلك السيطرة التي كانت للشعوبية عليها بنكبته للبرامكة سنة ١٨٨ ه .

ويؤكد مذهبنا هذا أن الرواية تذكر أن الرشيد قدد اعتقل بشر بن المعتمر لانه قيل له: أن بشرا « رافضى »، أى علوى شيعى ، فلما قال بشر في سجنه شعرا بوضح مذهبه ، وجاء في هذا الشعر قوله عن مذهب المعتزلة :

لسينا مين الرافضية الفلاة ولا مين الرجئية الجفياة لا مفرطين ، بل نرى « الصديقا » مقدما والمرتضى « الفياروقا » نبرا مين عميرو ومن معياوية

ونقل هذا القول الى الرشيد «أفرج عنه» (٢٦١)!. فهو أفراج سياسي ، لاسباب فكرية وسياسية ، وهــو

<sup>(</sup>۲٦٠) ( باب ذكر المعتزلة ــ من كتاب المنية والامل ) ص ٣١ . (٢٦١) المصدر السابق · ص ٣٠ .

تعبير عن تحول جزئي في موقف الدولة من المعتزلة ، جاء ثمرة لضرب النفوذ الشعوبي الذي كان البرامكة يمشلونه حقيقة ويرعونه عمليا في أوساط الفكر والادب ودواوين الحكم ببغداد وسختلف الإقاليم ..

ونحن نقول: أن هذا التحول في موقف الدولة العباسية كان جزئيا ، ولم يكن كليا ، لاننا نقيسه بمقاييس المعتزلة الفكرية والسياسية ، فهم قد ظلوا على موقفهم من ان نظام الحكم العباسي ملكي وراثي ، وليس بالخلافة الشوروية ، وعلى موقفهم من معارضة قهر العباسيكين للعلويين واستبعادهم لهم من مراكز الحكم ودوائر النفوذ والتأثير . ولذلك فإن اطلاق الرشيد لسراح المعتزلة لم يند. معارضة المعتزلة للحكم العباسي ، اذ استمرت المعارضة، بل والرفض ، قائمين في صفوف المعتزلة البغداديين ، على حين بدأ تيار المهادنة والتأييد لبني العباس ، في صفوف المعتزلة ، ينمو ويتبلور في شكل مدرسية المعتزلة البصريين ، وخاصة في عهود: المأمون (( ١٩٨ – ١١٨ ١١ البصريين ) 711 - 771 7 " elleiseng « 117 - 177 a- 771 -٢٤٨ م » والواثق « ١٢٨ – ٣٣٢ هـ ٢٤٨ – ١٤٨ م » وهم الخلفاء الذين تعاطفوا مع الفكر الاعتزالي ، وبلغ نف\_\_ ذ المعتزلة على عهدهم قمةمابلغه من ازدهار . .

واذا شئنا امثلة نضربها لمعارضة المعتزلة البغداديين بل ورفضهم لسلطة الدولة العباسية ، ومقاطعتهم أجهزة دولتها ووظائف دواوينها وادانتهم لنمط الحياة فيها ٠٠ فان هناك الكثير من هذه الامثلة . . فمنها ، على سبيل 

سنة ٢٢٦ هـ سنة ١٤٠٠م العالم على عهد المعتصم مولقد كان المردار زاهدا عابدا ، حتى لقب براهب المعتزلة \_ وكان موقفه من العباسيين ، بمن فيهم المعتصم ، الذي كسان معتزليا ، هو موقف الرفض والادانة ، بل لقد افتى بكفر من يخدم الدولة وسلطانها ، وحكم انه لايرت ولا يورث! على حين أن غيره من البغداديين المتزلة كان يقول ، فقط بفسق « من لابس الساطان » حتى من المعتزلة البصريين!. والبغدادي يحكي هذا الرأى عن الردار ، ويعجب كيف لم رهندله العباسيون ، فيقول: « والعجب من سلطان زمانه ، كيف ترك قتله ٤ مع تكفيره اياه وتكفير من خالطه؟!» (٢٦٢)

٢ \_ موقف أبى محمد جعفر بن مبشر الثقفي ((المتوفي سنة ٢٣٤ هـ سنة ١٨٤٨ م ١١ على عبد الواثق ـ الذي كان معتزليا أيضا \_ فلقد رفض أبن مبشر أن يتعاون مع الدولة ، أو أن يلى القضاء فيها ، واستنكر قبول هداناها بل ورفض أن يستقبل الوزير المعتزلي أحمد بن أبي دؤاد . ولما قال الواثق لابن الى دؤاد: « لم لا تولى اصحاب، \_ ( أي المعتزلة ) \_ القضاء ، كما تولي غيرهم !! ا قال ابن الم دؤاد: ( يا أمير المؤمنين ، أن اصحابك بمتنعه: من ذلك ، وهذا حقفر بن مبشم ، وجنت البه بعشبر ة آلاف درهم فأبي أن تقلها ، فذهبت الــه بنفسي، ، واستأذنت عفاس أن بأذن لي عوفدخلت من غر اذن ع فسل سيفه في وجهي ، وقال: الآن حل لي قتلك! . . . نانصر فت عنه . فكيف أولى القضاء مثله ؟! " (٢٦٣) .

<sup>(</sup>٢٦٢) ( الفرق بين الفرق ) ص ١٥١ \* ١٥٢ . (٢٦٣) ( فضيل الإعتزال وطبقات المعتزلة ) س ٢٦٦ . و ( باب ذكر

٣ \_ ومثل جعفر بن مبشر ، في موقفه ، موقف أبي الفضل جعفر بن حرب الحمداني « ۱۷۷ – ۲۳۲ هـ ۲۴۲ - ١٥٠ م » ، فعندما تمذهب بمذهب المعتزلة البفداديين ، ترك مناصبه في الدولة ، وكانت من كبار المناصب ، وتخلص من الاموال التي احتازها اثناء ملابسته لخدمة الدولة ، حتى ماكان منها ملابس يستر بها جسده ٠٠ في قصص تروى عن موقف دونه مواقف القديسين (٢٦٤)!

 ۲ موقف ابی عمران موسی بن الرقاش – « مــن الطبقة السابعة في طبقات المعتزلة » - ، وكان يقيم الدولة العباسية تقييما يرى به أن دارها « دار كفر » ، ويحرم « المكاسب » التي تأنى في ظلها وظل سلطتها وسلطانها

٥ \_ موقف محمد بن اسماعبل العسكرى « من الطبقة ع السابعة في رجالات المعتزلة » - ٠٠ وكان يناوىء الدولة إ العباسية ، ويحقر شأنها ، الى الحد الذي وصف فيه كتاب السلطان بقوله: « هذا الكتاب أهدون على من الم التراب » (۲۲۱)!

٢ \_ موقف سعيد بن حميد بن بحر \_ ( وكان وجها من أ وجوه المعتزلة » . . فلقد أدت معارضته لاحمد بن أن دؤاد الى دخوله السجن عندما اتهمها ابن ابى دؤادي

(۲٦٤) آدم متز ( الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري ) جمالة المرابع الهجري ) جمالة المرابع المحمد عبد الهادي ابوريدة ، طبعة بيروت سنة المحمد عبد الهادي ابوريدة ، طبعة بيروت سنة المحمد عبد الهادي المحمد عبد المحمد عبد الهادي المحمد عبد المحمد المح

بالشعوبية والزندقة . . ولقد هجا ابن أبى دؤاد بقصيدة

لقيد اصيب تنسب في ايساد بأن يسكني ابسوك : ابسسا دؤاد فلو کے ان اسمه عمرو بن معدی دعيها الى زبيه او مهاراد لئن افسددت بالتخدويف عيشي لما اصلحت اصلك في اساد وان تك قدد اصبت طدريف مسال فبخلك باليسير من التسلاد (٢٦٧)!

فهذه امثلة من مواقف المعتزلة البغداديين الذين ظلوا على رفضهم للسلطة العباسية ، والمعارضة لهـا ، والمقاطعة لجها از حكومتها ، والذين كان تفضيلهم لعلى ابن أبي طالب وتقديمهم له ، وتعاطفهم مع العلويين - حتى سموا شيعة المعتزلة \_ موقفا سياسيا رفضوا به سلطة بنى العباس وسلطانهم ٠٠

اما تيار المعتزلة الذي ظل ، في قضية التفضيل ، على مذهب قدماء المعتزلة من اهل البصرة ، والذي سمى لذلك بالمعتزلة البصريين ، تمييزا له عن تيار المعتزلة البغداديين، فلقد اتخذ من الدولة العباسية ، خاصة في عهود المأمون، والمعتصم ، والواثق موقف المساندة والتأبيد .

ولم يكن تأييده هذا يعنى التخلى عن فكر المعتزلة في الامامة ورفض النظام الملكى في توارث الخلافة ، لان عهد

٠ ٦٩٤٠ ، ٦٩٣٩ ص ٢٠ ج. ١ ٢٠٠٠)

المأمون ـ من وجهة نظر هذا التيار ـ كان يمثل تغييرا الساسيا في طبيعة السلطة يستدعى ، بالتبعية ، تغييرا الساسيا في الموقف منها والتقيم لها . . ونحن نستطيع ال نكشف هذا التغيير الذي طرأ على السلطة في حقيقتين رئيسيتين :

الاولى: ان موقف السلطة من نظام توارث العرش قد طرأ عليه تفيير يبتعد بها عن طبيعة النظام الملكى ... فلقد مر بنا رفض عمرو بن عبيد لعهد المنصور لابنه المهدى بولاية العهد ، لانه لا يصلح لها ، ولانه في اطار الوراثة ، وهو الامر الذي يرفضه أغلب مفكرى الاسلام ، كما أشرنا عند الحديث عن ولاية العهد ، اذ منعوا أن يعهد الاسام بها الى أحد من أصوله أو فروعه ، وجعلوا امضاء ذلك مشروطا براى أهل الاختيار ، أي جعلوا العهد كلا عهد ..

أما التغيير الذي أحدثه المأمون فكان ذلك الذي قام به في سنة ٢٠٢ هـ سنة ٨١٧ م عندما أنهى الموقف العباسى التقليدي الذي يمارس الاضطهاد والقهر ضد العلويين فعقد ولاية العهد الى أمام علوى هو على بن موسى الرضا، وعقد له على ابنته كذلك (٢٦٨) .. حتى لقسد ثار ضده أمراء بنى العباس ، واتهموه بالتشيع ، وقالوا في ذلك شعرا هجوه به .. فقال فيه عمه ابراهيم بن المهدى دلك شعرا هجوه به .. فقال فيه عمه ابراهيم بن المهدى - المعروف بابن شكلة - :

اذا الشبيعي جمجم في مقال فسرك أن يبوح بذات نفسه فسرك أن يبوح بذات نفسه فصل على النبي وصلاحبيه وحساريه برمسه!

فرد علیه المامون هاجیا ایاه بقوله:
اذا المسرجی سسرك ان تسراه
یموت لحینه من قبسل موته
فجسدد عنسده ذکسری علی
وسل علی النبی وال بیته (۲۲۹)!

ولن يقدح فى موقف المامون هذا أن على بن مسوسى الرضا قد مات قبل المامون ، فلم يل الخلافة ، وأن العهد بها قد كان من نصيب المعتصم العباسى ، لان العهد اذا ماتم عن رضا من اهل الاختيار فهو غير مردود ولا مرفوض فى مذهب اهل العدل والتوحيد .. فنحن أمام تغير حميقى فى موقف السلطة من العلويين ..

كما لا يقدح في موقف المأمون ان طريقه الى الخلافة لم يكن الاختيار والبيعة والعقد على النحو الذي يقول به المعتزلة ، لاننا قد سبق وأشرنا الى توليهم لعمر بن عبد العزيز ، عندما قالوا أنه استحق الامامة بعدله وأن كان قد نالها بعهد من سبقه من أمراء الجور الامويين ...

والثانية: ان المامون كان على مذهب المعتزلة، ومن هنا فان تقييمهم لسلطته ودولته كان طبيعيا ان يكون ايجابيا وبالتأبيد والمساندة .. وأبو الهذيل العلاف « ١٣٥ – ١٣٥ هـ ٢٥٢ م » يحدث المامون فيقول له: ان تأييدهم له راجع ، فقط ، الى قوله بالعدل والتوحيد .. يقول : « يا امير المؤمنين ، انى ما اتيتك لمرزية دينار ولا درهم ، ولكن لنفيك الشبهين عن الله : شبه الخلق ، وشبه الجور .. » (٢٧٠) .

<sup>(</sup>۱۲۸) ( تاریخ الشعوب الاسلامیة ) ص ۱۹۸ ، ۱۹۱ .

<sup>(</sup>٢٦٩) ( مروج الذهب ) ج ٢ ص ٢٢٩ ، ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٢٧٠) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ٢١٣ .

ولقد انعكس هذا الموقف المذهبي للمأمون في تقريب المعتزلة ، وتوليته المشورة لاحمد بن أبي دؤاد ، ثم توصيته من بعده باستمرار المشورة فيهم وبقائها بيد ابن أبي دؤاد . . فلقد جاء في وصية المأمون للمعتصم : « . . وأبو عبد الله احمد بن أبي دؤاد ، لا يفار قك الشركة في المشورة في كل امرك ، فأنه موضع ذلك ، ولا تتخصف بعصلي وزيرا . . » (٢٧١) .

ولقد انعكس هذا التغير الذي حدث في موقف السلطة من المعتزلة والعلويين ، وهو التغير الذي ارتبط بتمذهب المامون بمذهب المعتزلة ، انعكس في تبلور مدرسة المعتزلة البصريين التي ايدت وساندت دولة العباسيين ...

فهشام بن عمرو الفوطی ، الشیبانی « المتوفی ۲۱۸ هـ ۱۸۳۳ م » وهو من ائمتهم القدمین کان مقربا الی المامون عظیم القدر لدیه «حتی کان اذا دخل علی المامون یتحرك عظیم القدر لدیه «حتی کان اذا دخل علی المامون یتحرك حتی یكاد یقوم! » ۰۰ (۳۷۲) ۰

وعندما كان المأمون بمدينة مرو ، وادركته الحيرة في ماهية الموقف الصواب في قضية الامامة ، وعلاقة كل من العباسيين والعلويين بها، دعا المفكرين الى الكتابة فيها ، وان يرفعوا اليه أبحائهم ، فيما يشبه ما تنظمه اللحول وان يرفعوا اليه أبحائهم ، فيما يشبه ما تنظمه اللحديثة من مسابقات ، فاشترك الجاحظ (١٥٩ – ٢٥٦ه الحديثة من مسابقات ، فاشترك الجاحظ (١٥٩ – ٢٥٦ه في التأليف المعربين – في التأليف فيها ، ورفع كتابه الى المأمون ، فوافق مذهب المعتزلة ما كان يبحث عنه المأمون ، واستدعى الجاحظ للقائه ،

وكتب الجاحظ عن ذلك يقول: « . . ولما قرا المأمون كتبى في الامامة ، فوجدها على ما امر به ، وصرت اليه وكان قد امر اليزيدى بالنظر فيها ليخبره عنها وقال لى: قد كان بعض من نرتضى عقله ونصدق خبره خبرنا عن هذه الكتب باحكام الصنعة ، وكثرة الفائدة ، فقلت له قد تربى الصفة على العيان ، فلما رايتها رايت العيان قد اربى على الصفة ، فلما فليتها أربى الفلى على العيان، كما أربى العيان على الصفة ، وهذاكتاب لا يحتاج الى حضور صاحبه ، ولا يفتقر الى المحتجين عنه ، قد جمع المتقصاء المعانى واستيفاء جميع الحقوق ، مع اللفظ الجزل ، والمخرج السهل فهو سوقى ملوكى ، وعسامى خاصى » (٢٧٣)!

ولقد كان مذهب الجاحظ في الامامة - كنم وذج لفكر مدرسة معتزلة البصرة فيها - يقوم على السخرية من الدعوى القبلية فيها وادعاء احياء قريش لها . ولقد سلك لذلك طريقا غريبا غمض مقصده من سلوكه على كثير من الباحثين . . فهو قد صنف كتابا في « امامة ولد العباس » ينتصر فيه لمذهب الراوندية التي قالت : انها لولد العباس خاصة دون بطون قريش واحيائها . . وهو قد صنف « كتاب العثمانية» ينقض فيه حجج الشيعة العلويين الذين يفضلون عليا على أبي بكر ، وينتصر فيه الدهب المعتزلة في أن أبا بكر هو الافضل ، وأن امامت هي الحق - ونلاحظ أن ذلك يتعارض مع مسلهب الراوندية ويهدمه من اساسه . . وهو قد صنف كتابا في الراوندية ويهدمه من اساسه . . وهو قد صنف كتابا في

<sup>(</sup>۲۷۱) د البير نصري نادر ( فلسفة المعتزلة ) . ج ۱ ص ۲۹ . تراد كارورية .

بعة الاسكندرية · (۲۷۲) ( باب ذكر المعتزلة ) ــ من كتاب المنية والامل ) ص ٣٥ ·

<sup>(</sup>۲۷۳) ( البيان والتبيين ) جـ ٣ ص ١٨٦ . (طبعة المطبعة السلفية ) .

امامة أمير المؤمنين معاويه بن أبي سفيان الذكر فيه رجال المروانيه ودافع عن حق بني اميه في الامامه ـ وهو مايحالف مدهب كتابيه السابقين ـ !

ولفدأثارت كتب الجاحظ هذه جدلا كثيرا ، فنقضيها Ilimente me como inima limate con mentel المعتزلة البعداديون ـ وسمن بفضها منهم أبو جعفـــر الاسكافي ... ونسر المسهودي تأليف الجاحظ لكتب في الإساسة لاتحرى مندهيه بأن نوعا من « التمسساحن والتطرب " هو الذي دعاه الي أن يؤلف كتبا لم تكن على سدهمه ولا يمثل فكرها اعتقاده . . . (۲۷۱) . ولكننا نعتقد ان الجاحفل قد أراد من وراء نصرة كل المداهب التي تنطلق الى الامامة من منطلق عرقي وقبلي أن يقول: أن كل هذه المذاهب باطلة ، بدليل أن نسرتها جميعا ممسكنة ، وهدمها جميعا سمكن ، ويما أن البحق وأحد ، فلابد أن يكون الحق غيرها جميها ، فليست الوصية بطريق للامامة، سواء اكانت مدعاة لعلي او لابي بكر او للعباس ٠٠ وليس الملك ، على مذهب الامويين والمروانية ، بالمذهب الحق ، وانما الحنق في هذا الاسر هو الشورى والاختيار والعقد والبيعة كسبيل لتمييز الامام وتنسيبه ، كما قال ويقول أهل العدل والتوحيد . .

واذا كنا قد ذكرنا موقف المعتزلة البغداديين ومذهبهم في مقادلعة الدولة العباسية ، حتى على عهود: الأمون ، والمعتصم ، والواثق ، فأن موقف يوسف بن عبد الله إن السحاق الشعام « ١٥٣ – ٢٣٧ هـ ٢٣٧ م ٧٦٧ م وهو

نموذج لتایید المعتزلة البصرین لهده الدولة ، فی تلك العهود ، بل واشتراكهم فی جهاز حكمها ، فمسا رفضه جعفر بن مبشر قبله ونهض به الشحام . . فلقد « روى أن الواثق « ۲۲۸ – ۲۳۳ هـ ۲۸۸ – ۸۶۷ م » أمر أن يجعل مع أصحاب الدواوین رجال من المعتزلة ومن أهل الدین والطهارة والنزاهة ، لانعساف المتظلمین من أهل الخراج ، فاختار ابن أبی دؤاد أبا یعقوب الشحام فجعله ناظرا علی الفضل بن مروان ، فقمعه ، وقبض یده عن الانبساط فی الظلم » (۲۷۵) !

وأبو معن ثمامة بن أشرس النميرى « المتوفى سنة ٢١٣ مسنة ٨٢٨ م » كان من مدرسة المعتزلة البغداديين ، وكان بنتقد المأمون ويتهمه بالبخل ، ولما عاتبه المأمون في ذلك قال له : « يا أمير المؤمنين ، أنى ما تكثرت بك من قله ، ولا تعززت بك من ذلة ، وما بي وحشة من الله الى أحد !» (٢٧٦) .. ومع ذلك فلقد اجتهد المأمون في تقريبه منه والاستعانة به ، فكان ينهض بتفقد أسور الدولة في الإقاليم، وتصفح أحوال البريد والعمال والخراج ... الخ من أبغ يتقدم الى المأمون باقتراح مايراه سبيلا للاصلاح ، فيأمر المأمون بتنفيذ مايقترحه من أصلاح (٢٧٧) .

هكذا شهدت الدولة العباسية ، في تلك الفترة مدرسة اعتزالية تعارض وتقاطع وتتبرأ ، وأخرى تؤيد وتساند وتدفع الدولة أكثر فأكثر نحو مذهب أهــل العـــدل والتوحيد ...

<sup>(</sup>٤٧٤) ( مروج الذهب) ج ۲ مس ۱۸۷ ، ۱۸۸ .

الله (۲۷۵) ( باب ذكر المعتزلة ــ من كتاب المنية والامل ) ص ٤٠٠ . (۲۷٦) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ۲٥٨ . (۲۷۷) ( رسائل الجاحظ ) ج ۲ ص ۲٦٦

ولقد استمر هذان الموقفان والنهجان في صفوف المعتزلة حتى ولى الحكم المتوكل العباسى سنة ٢٣٣ هـ ســنة ٨٤٧

#### 米米米

اما منذ عهد المتوكل ، وبعد الانقلاب الفكرى والسياسى الذى احدثه ، وأزاح به المعتزلة والعلوبين من مراكر الدولة واجهزة حكمها فان موقف المعتزلة ، جميعا : بصريين وبغداديين ، قد عاد الى التوحد والاتفاق على معارضة الدولة ورفض سلطتها ومناواة سلطانها ، وازداد التقارب في تلك الحقبة الزمنية بين المعتزلة والزيدية \_ الذين كانوا يواصلون الثورة والخروج \_ وكذلك الشيعة العلويين . . .

وشاعر المتوكل على بن الجهم يعبر عن عدائه وعداء حزبه للمعتزلة \_ الذين يسميهم احيانا « بالواثقية » ، نسبة للواثق! \_ وعدائه للشيعة كذلك ، فيقول: تضافرت السروافض والانصارى

وعابونی وما ذنبی الیهالی علی هجائی وعابونی وما ذنبی الیهالی سوی علمی باولاد الزناء انا المتوکلی هاوی ورایا وما « بالواثقیة » من خفاء

وعندما نفى المتوكل زعيم المعتزلة احمد بن أبى دؤاد ، هجاه على بن الجهم ، شامتا ، فقال فيه وفى المعتزلة : يا احمد بن أبى دؤاد دعدوة بعثت اليك جنادلا وحديدا ما هذاه البدع التي سميتها بالجهل منك العدل والتوحيدا !

افسدت امر الدین حین ولیته و الله و ال

وعندما يمرض ابن ابى دؤاد ، يشمت فيه على بن الجهم ، ويتحدث عن انتصار « اصحاب الحديث » على المعتزلة بانقلاب المتوكل عليهم ، فيقول:

لم يبق منك سوى خيالك لامعا
فوق الفراش ممهدا بوساد
فرحت بمصرعك البرية كلهبا
من كان منهم موقنا بمعاد
كرم مجلس لله قد عطلته
كي لا يحدث فيه بالاسناد
ولكم مصابيح لنا اطفأتها
ولكم كريمة معنسر الملتها
ولكم كريمة معنسر الملتها
ومحدث أوثقت في الاقياد
ان الاسارى في السجون تفرجوا
ان الاسارى في السجون تفرجوا

وهكذا . . فمنذ حدوث ذلك الانقلاب الفكرى والسياسى الذى أخرج أصحاب الحديث من السجون ، ووضع مكانهم المعتزلة والعلويين . . علت نبرة النقد والرفض للدولة العاسية جميع دوائر الاعتزال .

فأبو القاسم عبد الله بن احمد بن محمدود البلخي (۲۸۰) يشير الى أبى الوليد محمد بن أحمد بن أبى دؤاد ۱۰ الذى ولى الامر بعد والده ، (۲۸۱) ( الاغانى ) ج ۱۰ ص ۲۵۷۰ – ۲۵۷۲ ، ۲۸۱۲ ، ۲۸۲۲ ، ۳۵۹۲ ، ۳۵۹۲ ، ۳۵۹۲ ،

الكعبى « المتوفى سنة ٣١٩ هـ » \_ من الطبقة التاسعة للمعتزلة \_ استقال من خدمة الدولة على عهد المقتدر « ثم تاب من ذلك واصلح ؟! » (٢٨٢) ، كما يتوب الانسان من الذنب تقترفه يداه ..!

ومحمد بن عمر الصيمرى - « من الطبقة التاسعة » - قد حكم على المجتمع العباسى الذى غلب عليه الجبر والتشبيه بأنه « دار كفر » ، داتفق مع مسلمه « دار كفر » ، داتفق مع مسلمه « الهدوية الزبدية » - اتباع يحيى بن الحسين - في هذا التقييم . . . (٢٨٣)!

ولقد بلغ القلاب الدولة على المعتزلة الى الحد الذى اسقطت فيه شهادتهم أمام القضاء، أى جردتهم مسن «حقوقهم المدنية »، بتعبيرنا الحديث ١٤ .. فكان ابو محمد عبد الله بن العباس الرامهرمزى ـ «من الطبقة التاسعة » ـ يبذل للقضاة الإموال كى يقبلوا شهادات المعتزلة ويرونهم متصفين بالعدالة اللازمة للشهود الكما بنى لنفسه منزلا في مزرعة نائية ، سماه «الرباط »، كان يلجأ اليه عند الخوف من السلطان (٢٨٤) .

ولقد امتثلت الدولة الغزنوية وقائدها محمودالغزنوى ولقد امتثلت الدولة الغزنوية وقائدها محمودالغزنوى السدولة العباسية باضطهاد المعتزلة ، فأخذ الفزنوى يجمع في المعتزلة من البلاد ليضعهم في سجن اتتخذه لهسم في

«عزدار » .. (٢٨٥) ، فكان ممن اعتقل من نيسابور : ابو الفتح الاصفهاني ، وامام مسجدها الجامع : أبو الصادق ، وعالم النحو : أبو الحسن السابري ، وهم من الطبقة الثانية عشرة \_ فحبسوا حتى ماتوا هناك (٢٨٦) ! .

وكما عم انقلاب المتوكل المعتزلة بالاضطهاد ، فلقسد شمل به الشيعة العلويين كذلك . فالأمويون قد قتلوا المحسين ، والمتوكل هدم قبره وسواه بالتراب ، ثم حرث ارضه وزرعها كي لا يزوره احد من الناس !! مما جعل ابن السكيت يقول:

بالله ان كانت امية قد اثات قتل ابن بنت نبيها مظلوما فلقد اتته بنسو ابيه بمثله فقد اتته فندا لعمرك قبده مهدوما أسفوا على الإيكونوا شاركوا الساركوا في قتله ، فتتبعوه يتيما (٢٨٧) ؟!

كما أصدر ابن المتوكل « محمد المستنصر » أوامره ، بعد موت ابيه ، بالتنسيق على العلوبين اقتصاديا ، ومعاملتهم كمواطنين من الدرجة الثانية! فكتب كتابا الى الامصار بمنعهم من « تقبل النسباع » أي منعهم من وضع « اللتزمين » وحرمانهم من حقوق « الالتزام » ،

<sup>(</sup>۲۸۲) ( باب ذكر المعتزلة ) \_ من كتاب النية والامل ) ص ٥٢ . (٢٨٢) المصدر السابق . ص ٥٧ .

<sup>(</sup>٢٨٤) ( فضل المعتزلة وطبقات المعتزلة ) ص ٢٠٣ . ٣٠٢

<sup>(</sup>٢٨٥) وهني قلعة (عز)، في رسيناق برذعة، بنواحي اران، شمالي اذربسيان، بعد نهر الرس، • أنظر (مراسد الإطلاع على اسماء الإمكنة والبقاع) •

<sup>(</sup>٢٨٦١) ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ١٣٦٧ .

<sup>(</sup>۲۸۷) ( نظر به الامامة عند الشيمة الاثنى عشرية ) ص ۴۹۲ ( والبيت الاخير نرى انه لو اننهي بكامة ( رميماً ) لكان أوفق ! ) .

والا يركبوا الخيل ، والا يفادروا مدينة الفسطاط ، والا يزيد مايملكه أحدهم من الرقيق على عبد واحد ، والا تقبل شهادات مقبل شهادات على الخصومات ، وان تقبل شهادات خصومهم دون أن يطالبوا ببينة على هذه الشهادات (٢٨٨)!!

ولعل هذا هو الذي جعل نفرا من المعتزلة \_ منهم ابو على الحبائي \_ يفكر ويسعى كى يوحد صفوف المعتزلة والشيعة ، لان الاضطهاد قد عمهم معا ، وقال : « لقد والفقونا في التوحيد والعدل ، وانما خلافنا في الامامة، وواحب أن نجتمع حتى نكون بدا واحدة ! . . » (٢٩٨)

ا \_ يمنع تدريس علم الكلام والمناظرة في مسائله:

(۲۸۸) (خطط المقریزی) ج ۳ ص ۲۷۱. (۲۸۹) علی فهمی خشیم (الجبائیان: ابو علی وأبو هاشم) ص ۲۹۶. طبعة لیبیا سنة ۱۹۶۸.

خاصة الاعتزال ومقالات أهله . واندر المخالفين بالعقوبة والنكال . . قتلا ونفيا وسجنا . .

٢ ـ يلعن المعتزلة على منابر المساجد ، حتى يصــير ذلك سنة متبعة من سنن الاسلام!

٣ - تحريم قول المعتزلة في « التوحيد » ، حيث يشبت « الاعتقاد القادرى » لله الصفات التى ينفيها عنه تنزيه المعتزلة وتوحيدهم ، فيقول عن الله سحانه وتعالى : انه « هو القادر بقدرة » والعالم بعلم ازلى غير مستفاد ، وهو السميع بسمع ، والمبصر ببصر ... متكلم بكلام .. وكل صفة وصف بها نفسه او وصفه بها رسوله فهى صفة حقيقية لا مجازية... وان كلام الله تعالى غير مخلوق ، تكلم به تكليما ، وانزله على رسوله على لسان جبريل بعدما سمعه جبريل منه .. ولم يصر بتلاوة المخلوقين مخلوقا ، لانه ذلك الكلام بعينه الذى تكلم الله به ، فهو غير مخلوق .. ومن قال انه مخلوق ، على حال من الاحوال ، فهو كافر ، حلال الدم ، بعد الاستتابة منه !» .

تحريم قول المعتزلة في « العدل » والاختيار ، حيث يقول « الاعتقاد القادرى » : ان الله « هو مدبر السماوات والارضين ومدبر ما فيها ومسن في البر والبحر ، لا مدبر غيره ... والخلق كلهم عاجزون .. » سواء منهم : « الملائكة والنبيون والمرسلون والخلق كلهم اجمعون » .

٥ ـ تحريم قول المعتزلة في « المنزلة بين المنزلتين » ، وذلك بتقرير « الاعتقاد القادري » ، لمذهب المرجئة في

معاوية وصحبه عندما يقول: اننا « لا نقول في معاوية الا خيرا .... » .

ولقد اصدرت الدولة هذا الكتاب باعتباره « اعتقاد المسلمين ، ومن خالفه فقد فسق وكفر! » (٢٩٠) ، فجعلت من اضطهاد المعتزلة ونفيهم من المجتمع الرسمى ودوائر الفكر والتوجيه والتأثير وابادة تراثهم ، جعلت من ذلك قانونا وعقيدة دينية على الجميع أن يراعوها ويضعوها موضع التطبيق . فكانت تلك قمة المحنة الفكرية والسياسية التي حرمت الحضارة العربية الإسلامية من الشراء الفكري الذي تمثل في الفكر الماليسي الذي المقلاني الذي مثله المعتزلة ، ومن الفكر السياسي الذي قدموه ، والذي تمثل أول ما تمثل ، وأكثر ما تمشل في فكرهم عن الإمامة وفلسفة الحكم ، سواء منه الجهود التي بذاوها لوضع هذا الفكر في التطبيق .

ولكن هذا الاضطهاد الذي أصاب المعتزلة منا عصر المتوكل العباسي لم يفلح في اجتثاث فكرهم العقلاني من ارض الحضارة العربية الاسلامية ، فعاش نفر من اعلامهم يفكرون ويبشرون ويكتبون دون ان يعلنوا على الملا مذهبهم في الاعتزال ، واذا تحدثوا عن اسلافهم سموهم « بعلماء الكلام » أو « متكلمي البصرة »! . وهكذا ، كما صنع أبو الحسن الماوردي « ١٠٥٨ – ٥٠ هـ وهكذا ، كما صنع أبو الحسن الماوردي « ٣٦٤ – ٥٠ هـ وهكذا ، كما أن التناقضان

الفكرية والسياسية التي قامت بين خلافة بفداد وبين بعض الدول الإسلامية التي قامت وقوى نفوذها على حساب نفوذ الخلافة العباسية قد أتاح للمعتزلة قدرا من الحرية \_ كما حدث في ظل الدولة البويهية « ٣٣٤\_ من الحرية \_ كما حدث في ظل الدولة البويهية « ٣٣٤\_ صحوة ازدهر فيها انتاج اعلامهم وعطاؤهم الفلسيفي والسياسي ، وهي الصحوة التي يعد القاضي عبد الجبار ابن أحمد الهمذاني « المتوفي سنة ١٥٥ هـ » علما عليها . . وهو الامر الذي حفظ لنا تراث المعتزلة الحديث بعد ان باد ترائهم القديم ، فأصبح بالامكان أن ندرس المعتزلة ونقيم فكرها من خلال تراثهم هم ، لا من خلال ماكتبه عنهم الخصوم والاعداء .

<sup>(</sup>۲۹۰) ( الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري ) جو اص

### حسلاصة السحت

لن نجعل من الحديث عن خلاصة هذا البحث مناسبة الإيجاز الافكار الرئيسية التىعرضناها فى ابوابه وفصوله، ففى ذلك تكرار لا نحمده ، وترديد لا تدعو اليه الحاجة . . ونؤثر على ذلك ان تكون الخلاصة اشارة مركزة الى ان الصراع الفكرى الذى خاضته فرق الاسلام حول قضية الامامة واصول الحكم وفلسفته \_ وهو الصراع الذى عرض له هذا البحث \_ قد دار حول قفسية رئيسية كانت هى المحور والمنبع والملتقى . . تلك هى قضية : طبيعة السلطة فى المجتمع . . ادينية هى ؟ ام مدنية ؟؟ . .

وبعبارات الاسلاف: هل الامامة ركن من أركان الدين! والسماء هي ألتي تختار الامام وتعينه ؟ وهل هو وكيل الله ، يحكم نيابة عنه ، وينطق بقانونه ؟؟

ام أن الامامة من الفروع ، وليست من الاصول ، ولذلك فهى ليست من اركان الدين ؟ والامام يستند الى جماعة المسلمين ، الذين يختارونه وينصبونه ويحاسبونه ويعزلونه ؟ فهو حاكم باسم الامة ، يقضى بشريعتها ، وتفوضه فيما هو من مصالح دنياها ؟؟...

حول الإجابة على هذه الاسئلة اختلفت فرق الاسلام، وبالتحديد نشأ التياران الرئيسيان في هذا التفكير .. فقالت الشيعة بنظرية : الوصية والتعيين من الله للامام وسلبت الامة حقها في تقرير مصير الحكم في مجتمعها ... وذلك عندما جعلت طبيعة السلطة دينية ، بأن قاست الامامة على النبوة ، وقررت أن طبيعتهما واحدة ، وومهمتهما واحدة ، فوقفت مع ومهمتهما واحدة ، والفايةمنهما واحدة ، فوقفت مع ما نسميه اليوم : الحكم « بالحق الالهي » ، والقيل « بالدولة الدينية » !

وترتيا على هذا الموقف المحورى قالت الشيعة بعصمة الائمة قياسا على عصمة الانبياء والمرسلين ... وباتصال وبالعلم اللامحدود الذي يتصف به الامام .. وباتصال نبأ السماء وأخبارها بالاميام ، بواسطة « روح القدس » ، على نحو يضمن له ما ضمنه اله حى للانبياء اومن ثم فلقد فسرت الصراع على السلطة في المجتمع الاسلامي تفسيرا دينيا ، فكفرت الصحابة الذين قدموا ابا بكر في الخلافة على على بن أبي طالب ، ونزعت صفة الايمان والاسلام عن كل خصوم الشيعة السياسيين !

تلك هي الفكرة المحورية في الفكر الشيعي عن الإمامة واصول الحكم وفلسفته: القول بالحق الالهي ، والدولة الدينية ، ووحدة السلطتين: الدينية والزمنية في ذات الامام وحكمه . . وعلى هذه الفكرة رتبوا كل النسائج التي توصلوا اليها ، وانطلاقا منها وصلوا الى كل الاحكام التي اصدروها ، مما عرض له هذا البحث فيما تقدم من صفحات . . . .

وكان المعتزلة على وعى تام بأن تلك هي القضية

الاساسية والفكرة المحورية في الصراع ، ومن ثم فلقد ساقوا حججهم وادلتهم وبراهينهم لتفنيدها ، ولاثبات مذهبهم في مدنية السلطة والحكم ، بما يترتب على هذه الفكرة من نتائج وتؤدى اليه من أحكام ... فكانت نظريتهم في هذا المقام ، كما عرض لها هذا البحث ، متمثلة في عدد من النقاط ، أهمها :

الله السلمون بارادتهم البشرية في بنائه ، ومن ثم فان الطابع السياسي ، وليس الديني ، هو الذي يطبع بناءها .. فمصطلحات مبحث الامامة .. وشؤون التشريع السياسي .. والصراع على السلطة .. كانت مبحث وقضايا سياسية ، واجتهادات انسانية ، تمت في اطار وصية الدين العامة بالعدل واداء الامانات الى اهلها ، ومن ثم فلا حق لمسلم ان يتخذ منها سبيلا للقول بكفر خصمه لان الخلاف والاتفاق في هذه الامور قد تم وحدث بين ابناء الدين الواحد والملة الواحلة والقبلة الواحدة .

٧ - ان نشأة البحث النظرى في نظرية الامامية ، وخاصة القول بالنص والوصية على مذهب الشيعة ، قد حدث بعد انقضاء عهد دولة الخلفاء الراشدين ... وليس في كتاب الله ولا سنة نبيه الصحيحة ولا في تراث الصحابة ما بشهد لهذه النظرية الشيعية أو يصححها أو بوافقها .. فهي لا تعدو أن تكون نظرية سياسية طرات على الفكر الاسلامي ، واجتهد أصحابها كي يحدوا لها سندا من الدين ، وذلك حتى ينتقلوا بمبحثها من الله وع والسياسة إلى اطار الاصول والدين .

ولكن النشاة السياسية لكل الفرق الاسلامية الكبرى

ومن ثم الطبيعة السياسية لفكرها الاساسى تقف دون محاولة الشيعة المزج بين نظريتهم في الامامة وبين اصول الدين .

٣ - ان الطبيعة المدنية والإجتماعية لاى مجتمع يتكون من اية جماعة بشرية تتطلب قيام سلطة تفوضها هـنه الجماعة القيام بعدد من المهام التى تتنازل عنها هذه الجماعة لهذه السلطة بمقتضى عهد الرضا وعقد التفويض ومن هنا فان الامام قائم لمصلحة الدنيا وانتظام امرها على حين أن الدين قد قام بالنبوة التى اختتم طورها محمد عليه الصلاة والسلام ، ولا زال قائما بالكتاب والسنة المتواترة والاجماع المستند اليهما وجماعة المسلمين ، التى تختار الامام بواسطة ممثليها ، هى سند هذا الامام وقاعدة قوته وشوكته وسلطته ، ولها خلعه اذا أخل بشروط عقد التفويض ، أن سلما وأن بالثورة والقتال حسب ما تقتضيه مصلحة الناس .. فالثقة في الامة ، والعصمة لها وحدها !..

الامام الانجازها هي التي تحدد صفاته والشروط التي ينصب يجب ان تتوافر فيه . . فهو حاكم أعلى في الدولة ، تشترط فيه شروط الحاكم التي تضمن له التمكن س تنفيذ الشريعة والقانون ، وليس صاحب سلطان ديني نتطلب فيه العصمة والاتصال بنبأ السماء . بل ان التقدم في السياسة والحرب ورباطة الجأش مقدم في صاحب فات الامام عن الصلاح والتقوى والفقه في الدين وزيادة النسك وكثرة العبادات ، لان طبيعة المهام الموكولة

## كلمةعن مصادرهذا البحث

كانت طبيعة هذا البحث هى الهيار الذى حميكم اختيارنا لمصادره ، وحدد لنا طبيعة المراجع التى بحثنا عن مادته فيها .. وحتى يكون لهذه العبارة المجملة معنى واضحام و كذلك حتى تكون قائمة « المصادر » التى يذيل بها البحث ذات قيمة للناظر فيها ، فلقد آثرنا أن نقى بعض الضوء على المعيار الذى حدد اختيارنا لهذه المصادر دون غيرها ، والعطاء الذى قدمته لنا هدف المصادر في بحثنا الذى قدمناه عن : الامامة و فلسفة الحكم وأصوله .

وهذه الاضواء التي بود تسليطها على هذه المصادر توجزها هذه النقاط!

اولا: في بحث يرتاد ، للمرة الاولى ، دراسة فكر المعتزلة في الامامة وفلسفة الحكم واصوله ، كان لابد وان نستقى هذا الفكر من منابعه الاصلية والاصيلة ، وعو الامر الذي تطلب منا أن نرجع الى كل ماتيسر حتى الآن للباحثين من آثار المعتزلة ، مطبوعة كانت تلك الاثار أم مخطوطة .. وذلك بالاضافة الى ماورد عن ارائهم في كتب القالات .

اليه هي التي تحدد الشروط المطلوبة فيه والصفات التي لابد وأن يتصف بها .

7 \_ ان الفكر النظرى الذى قدمه المعتزلة فى الإمامة واصول الحكم وفل فل فلا تعدى نطاق البحث والفكر والجدل ، وذلك عندما حاولوا وضعه موضع التطبيق ، بالسلم حينا وبالثورة حينا آخر . . وذلك لانهم لم يكونها بالسلم حينا وبالثورة حينا آخر . . وذلك لانهم لم يكونها محرد فلاسفة الهيين ومفكر بن نظريبن ، بل كانوا كذلك ساسة وثوارا ، اقاموا تنظيما « فكريا \_ سياسيا »تسلم بالعقل ، وناضل فى سبيل دولة : بحل فيها الفكر القومى القائم على الحضارة محل العصية القبلي والتعصب الشعوبى . . ويسود فيها العقب ل على الخرافة ، ويتقدم على غيره من الادلة وسبل الاستدلال الخرافة ، ويتقدم على غيره من الادلة وسبل الاستدلال . . ويصبح فيها « اهل الإختيار » الذين يكونون « الرأى العام المستنير » هم سند الدولة وقوتها ، وهم كذلك الوقاء عليها والمحاسبون لها . . دولة تسود فيها رايات أهل الوقاء المعتزلة الخمسة ، وترتفع فيها رايات أهل

ولقد كان في مقدمة المصادر الاعتزالية التي رجعنا البها موسوعة قاضى القضاة عبدالجبار بن أجمد الهمذاني « المتوفى سنة ١٥) ه » : « المفنى في أبواب التوحيد والعدل » وهي أوفى مصدر يضم آراء المعتزلة ويبسط القول في أسولهم الفكرية الخمسة ، ويجادل الفسرق المخالفة لهم ، اسلامية كانت تلك الفرق أو غسير اسلامية ....

و « المفنى » كتبه القاضى عبد الجبار فى عشرين جزءا ، الكشف منه وطبع حتى الآن أربعة عشر جزءا ، تقع فى ستة عشر مجلدا .. ولقد اختص الحديث عن الامامة بمجلدين من مجلداته هما الجزء العشرون بقسميه : الاول والثانى ، كما تناثرت آراء واحاديث عنها فى مختلف اجزائه الاخرى ، ومن ثم كانت كل اجسزاء « المفنى » مصدرا رئسيا من مصادر بحثنا هذا ، لانها قد أحاطت بكثير من الاصول والقضايا التى تتصل بمعث الامامة على نحو من الانحاء . . .

أما القضايا الرئيسية التي توزعت على أجهزاء هذا المصدر فانها تتضم من هذا الثبت بهذه الاجزاء .

ا ـ الجزء الرابع: ويضم مباحث « اصل التوحيد » من مثل: عدم جواز الحاجة على الله ، ونفى الرؤية عنه ، واثبات وحدانيته ، الخ ،

٢ \_ الجزء الخامس: ويضم مباحث: الفرق غير الإسلامية وحجم المعتزلة ضد مقالاتها . . ثم البحث في اسماء الله سيحانه وتعالى .

٣ \_ الجزء السادس: \_ ويقع في مجلدين \_ يفسم

برسم البحزء السابع : ويضم مبحث : « القرآن » والخلاف حول خلقه وقدمه ونظرية المعتزلة في هادا المحث .

ه \_ الجزء الثامن: ويضم مبحث: « المخلوق » الذي بتناول افعال الانسان وحريته واختياره .

٧ - الجزء الحادى عشر: ويضم مباحث: « الآجال والارزاق ، والاسعار والرخص والفلاء ، والتكليف » ، والارزاق ، والاختيار ، وهي تتصل بمبحث الاختيار ،

9 \_ العجزء الثالث عشر: ويضم مبحثى: « اللطف ، والآلام ».

والآلام ». 1 \_ الجزء الرابع عشر: ويضم مباحث: «الإصلي، واستحقاق الذم ، والتوبة ».

الحزء الخامس عشر: ويضب مبحث: « النبوات » .

" المبوات " المجزء السادس عشر: ويضم مباحث: «الأخبار ونسخ المبرائع ، وثبوت نبوة محمد علبه الصرائع ، وثبوت نبوة محمد علبه الصرائع ، وأعجاز القرآن " .

الما الجزء السابع عشر: ويضم مبحث: « اصول

١٤ ـ الجزء العشرون: \_ ويقع في مجلدين \_ بضمان مبحث: « الإمامة » .

وغير موسوعة « المفنى » هذه رجعنا الى اثار القاغى عبد الجبار الاخرى ، مثل : « شرح الاصول الخمسة » و « المجموع المحيط بالتكليف » \_ فى أسفاره المخطوطة \_ و « تثبيت دلائل النبوة » \_ بجزئيه \_ و « فضلل الاعتزال وطبفات المعتزلة » و « مختصر اصلول الدين » .

كما رجعنا الى ماكتبه المحدثون عن القـاضى عبـد الجبار ، وكذاك ماكتبوه عن الجبائيان : ابى على وأبى هاشم ، رهما من شيوخ القاضى عبد الجبار .

ومما يجدر التنبية اليه ان كتابات القاضي عبد الجار تعرض لآراء المعتزلة جميعا ، وتحكي مقالات البصريين والبغداديين منهم ، ولكن موسوعة ابن ابي الحديد «شرح نهج البلاغة » ـ التي تقع في عشرين مجلدا ـ تهتم اكثر س غيرها بعرض مقالات المعتزلة البغداديين ، ولذلك كانت هذه الموسوعة \_ مع نقض الاسكافي اعتمائية الجاحظ \_ من اهم مصادرنا التي استقينا منها اراء هذا الفريق من المعتزلة . .

اما مقالات المعتزلة البصريين فيعرضها ويدافع عنها المجاحظ، ومن هنا كان رجوعنا الى كل آثاره الفكرية، تقريبا ، وفي مقدمتها:

الله المعتزلة ومقالاتهم في عدد من أهم مباحث الامامية وقضاياها.

٢ - العثمانية: وهو الكتاب الذي جعل منه طابعه الجدلي مصدرا من مصادر الامامة الهامة عند الجاحظ.

٣ - الحيوان: بأجزائه السبعة ، أذ تناثرت فيده عدة آراء ومباحث في الامامة وقضاياها.

التاج فى أخلاق الملوك: باعتباره من كتب بالسياسة التى تعرض فيها الجاحظ لشدؤون الحكم.

٥ ــ البيان والتبيين : الذي يعرض لامور سياسيه بين ثنايا الروايات والقصص الادبي .

كما رجعنا الى كتاب الخياط « الانتصار والرد على ابن الراوىدى الملحد ». وهو الكتاب الذى عرض لمقالات المعتزله من خلال دفع تهم حصومهم عنهم ..ولدلك كتاب أبى الحسين البحرى : « المعتمد فى أصول الفقه » الذى يمثل لونا متميزا من فكر المعتزلة غير علم الكلام .

كذاك رجعنا الى كتاب ابن المرتضى « المنية والامل في شرح كتاب الملل والنحل » وكتاب الحاكم بن كرامة المجشمى « شرح عيون المسائل » ، وهما يعرضان لمقالات المعتزلة وطبقات رجالهم . . وكذلك لكتاب البلخى عن طبقاتهم التى عرض لها في مؤلفه : « مقالات الاسلاميين » طبقاتهم التى عرض لها في مؤلفه : « مقالات الاسلاميين » . . وكذلك كتابات الصاحب بن عباد في « رسائله » ورسالته عن « الابانة عن مذهب اهل المدل » . . . وأيضا كتب الماوردى : « الاحكام السلطانية » و «ادب وأيضا كتب الماوردى : « الاحكام السلطانية » و «ادب القاضى » و « أدب الدنيا والدين » . . .

وأخيرار جعنا الى كتابات المحدثين عن المعتزلة ومقالاتهم واعلامهم ، سواء منهم العرب أو المستشرقين . هذا عن المصادر الاصلية لفكر المعتزلة التي اعتمدنا

عليها في استيفاء مقالاتهم في الامامة واصول الحكم وفلسفته.

ثانيا: وبنفس المعيار ذهبنا نستقى مقالات الشيعة ومذهبها في الامامة ، فعمدنا الى اوثق معسادرها التي لتبها المتها واعلامها . . فرجعنا الى مصادر الشيعه الامامية الاساسية ، وفي مقدمتها:

« الاصول من الكافى » للكلينى .. وهو اوثق مصدر شيعى روت فيه الامامية احاديث اصولها ومقالاتها عن الممتها .. و « الفدير في الكتاب والسنة والادب » الذي ضمنته الامامية كل شاردة وواردة روتها هي أو سواها عن الوصية واحاديثها .. و « مجمع البيان في تفسير القرآن » للطبرسي ، وهو نموذج للتفسير الشيعى الامامي للقرآن الكريم ..

و « تلخیص الشافی » للطوسی « أبی جعفر » الذی يمثل رد الامامية على المعتزلة ، وبالذات على « المغنی » للقاضی عبد الجبار . . و « تجرید الکلام » و « تلخیص المحصل » للطوسی « نصیر الدین » . . و « اثبات الوصیة » للمسعودی . . و « منهاج الکرامة فی معرفة الامامة » لابن المطهر الحلی . .

كما رجعنا الى اثار امام الشيعة في عصره: الشريف المرتضى ، من مثل « امالى المرتضى » بقسميها ، ومخطوط « المجموع من كلامه » ورسالته عن « انقاذ البشر مسن الحبر والقدر » ، وهي الاثار التي تناثرت فيها آراؤه في الامامة ، ومثلت مع كتابه « الشافى » ، الذي رد به على استاذه القاضى عبد الجبار ، جماع فكر الامامية في نظرية الامامة وفلسفتها .

كما رجعنا الى اثار مفكرى الامامية المحدثين ، وخاصة محمد رضا المظفر في « عقائد الامامية » وعبد الحسين شرف الدين الموسوى في « المراجعات » . . .

وأخيرا استأنسنا ببحث الدكتور احمد صبحى عن « نظرية الامامة لدى الشيعة الاثنى عشرية » . . فاكتملت لنا مقالات الشيعة الامامية من اوثق مصادرها . .

وكذلك فعلنا بمقالات الشيعة الاسماعيلية ، عندما رجعنا الى الكرمانى فى « راحة المقل » وأبى حنيف النعمان المفربى فى « دعائم الاسلام » وهما من امهات مصادرها التى أحاطت بمقالاتها .. ثم اضفنا اليها بحث المستشرق الدكتور برنارد لويس عن « اصصول الاسماعيلية » .. فاكتملت معالم مذهبها فى الامامة من منابعها الفكرية الخاصة بها ..

وذات الشيء صنعناه ونحن نستقى فكر الشهرا الزيدية .. وذلك عندما رجعنا الى كتابات ائمتهم القاسم الرسى ، ويحيى بن الحسين في « رسائل العدل والتوحيد » بجزئيها .. والى مخطوط ابن ابى يحيى الذي يرد فيه على المعتزلة ، وعنوانه « النقض على صاحب مجموع المحيط فيما يخالف فيه الزيدية من الامامة » .. وكذلك آراء ابن متويه التي ضمنها تدوينه لشرح القاضى عبد الجبار للاصول الخمسة .. ثم اضفنا الى ذلك دراسة حديثة عن « ثورة زيد بن على » كتبها ناجى حسن ، كرسالة جامعية ..

ثالثا: أما فكر الخوارج في الامامة ، وتاريخ ثوراتهم، فلقد اجتهدنا ، في استقاء مادتهما ، أن نسلك نفس السبيل ، فرجعنا الى أوثق مصادر التاريخ القديمة ،

وكتابات المحدثين في جمع مادة ثوراتهم وتاريخها . . ثم اعتمدنا ـ الى جانب كتب المقالات التي كتبها غــ ـ ير الخوارج ـ في جمع مادة مذهبهم في الامامة على نص لكاتب منهم هو أبو حفص عمر بن جميع ، فرجعنا الى « متن عقيدة التوحيد » والى الشروح التي كتبه الخوارج عليها ، وخاصة شرحى : الشماخي والتلاتي . فاستطعنا أن نجعل منهجنا في الرجوع الى المصادر الاصلية لاصحاب المذاهب والفرق مطردا ومتسقا حتى في هذا الموطن الذي تعز فيه المادة وتندر الآثار الاصلبة المتاحة للباحثين . .

رابعا: وفيما يتعلق بمقالات اصحاب الحديث ، والاشعرية ، والظاهرية ، وعامة من يطلق عليهم اسم : أهل السنة ، فلقد اجتهدنا أن تكون مصادرنا هي مؤلفات اعلامهم الاول ، وكذلك كتب المقالات التي ارخ بها هؤلاء الإعلام للمذاهب والفرق .

فمن اصحاب الحديث نجد في مصادرنا آثار أبي يعلى الفراء: « الاحكام السلطانية » و « كتاب الامامة » . . وكتب ابن تيمية في : « العقود » و « السياسة الشرعية» و « منهاج السنة النبوية » . .

ومن مفكرى الاشعرية نجد \_ على سبيل المثال \_ :
مؤلفات الاشعرى : « اللمع » و « الابانة » و « مقالات
الاسلاميين » . . ومؤلف « التمهيد » للباقلانى . . ومؤلفى
الجوينى : « الارشاد » و « لمع الادلة » . . وكتب الفخر
الرازى : « معالم اصول الدين » و « محصل افكار
المتقدمين والمتأخرين » و « اعتقادات فرق المسلمين
المتقدمين والمتأخرين » و « اعتقادات فرق المسلمين
والمشركين » . . ومؤلفات الفزالى : « فضائح الباطنية »

و « الاقتصاد في الاعتقاد » و « احياء علوم الدين » . . ثم كتب البغدادي « الفرق بين الفرق » و « أصلول الدين » . . وكتب الشهر ستاني : « الملل والنحل » و « نهاية الاقدام » . .

ثم . . شرح التفتازاني « للعقائد النسفية » . . وشرح الجرجاني « للمراقف » . .

اما فكر المدرسة الظاهرية فلقد استقيناه من مؤلفات علمها ابن حزم الظاهرى ، وبالذات: « الفصل فى الملل والاهواء والنحل » و « المحلى » و « الاحكام فى أصول الاحكام » . . .

فاجتمعت لهذا البحث مادة مقالات أهــل السنة في الامامة من أوثق مصادر ائمتها واعلامها . .

خامسا: اما وقائع التاريخ واحداثه التي عرض لها هذا البحث فان مصادرها كانت هي الاخرى اقدم واوثق مصادر ثقافتنا وحضارتنا في التاريخ .. فالي جانب صحيحي البخاري ومسلم ــ باعتبارهما مصدران من مصادر التاريخ ايضا ــ هناك الطبري في تاريخه .. وابن قتيبة في « المعارف » و « الامامة والسياسة » و « عيون الاخبار » .. وابن سعد في طبقاته .. وابن عبد البر في « الدرر » .. وابن النديم في « الفهرست » .. والسعودي في « مروج الذهب » ... والمبرد في « الكامل » .. وعز الدين بن الاثير في « اسد الغابة » و « اللباب » .. ونصر بن مزاحم في « وقعة صفين » .. ثم النويري في « نهاية الارب » .. والقلقشيندي في « مآثر الاناقة » .. والمقريزي في « الخطط » ..

#### المنتشاني

ابن أبى الحديد: (شرح نهج البلاغة) تحقيق: محمد أبى الفضل ابراهيم وطبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ م و

ابن أبى يحدى: (أبو المفضل جعفر بن أحمد بن عبد السلام) : ( المنقض على صاحب مجموع المحيط فيما يخالف فيه الزيدبة من الامامة ) مخطوط مصور بدار الكتب المصرية (في ذيل. المجموع المحيط: للقاضي عبد المجبار) .

ابن الاثير (عز المدين ، المجزرى ): (أسد المغابة في معرفة المصدابة ) طبعة دار الشعب ، القاهرة .

: (اللباب في تهذيب الانساب) طبعة دار صادر ، بيروت ا

ابن تيهية: (نظرية العقد « العقود ») تحقيق: محمد حامد الفقى · طبعة القاهرة سنة ١٩٤٩ م ·

( السينسة المشرعية في اصلاح الراعي والرعية ) مراجعة وتعليق : محمد عبد الله المسمان · طبعة القاهرة سنة ١٩٦١ م ·

طبعة المقاهرة سنة ١٩٦٢م . تحقيق : د محمد رشاد سالم . طبعة المقاهرة سنة ١٩٦٢م .

ابن جمیع ( ابی حفص عمر ) : ( متن عقیدة المتوحید ) نشر موتیلینسکی و طبعة داریس سنة ۱۹۲۰م و

(مقدمة التوحيد وشروحها) شرح: بدر الدين ابى المعباس أحمد بن سعيد المشماخى (المتوفى سينة ٩٢٨ هـ) وأبى سليمان داود بن ابراهيم المتلاتى (المتوفى سنة ٩٦٧ هـ).

وابن خلدون في مقدمته . وذلك علاوة على الوثائق السياسية لعصر صدر الاسلام والخلفاء الراشدين . السياسية لعصر صدر الاسلام والخلفاء الراشدين .

فهنا، ايضا، امهات مصادر التاريخ وأوق مراجعه..
سادسا: ونفس المنهج قد اتبعناه عندما تطلب الامر
مصدرا في اللغة نرجع اليه في تفسير المصطلحات .. أو
مرجعافي تقسيم العلوم وتعريف الفنون وتصنيف
المصطلحات ـ أو قائمة لرصد المطبوعات .. فلقد رجعنا
الى امثال: ابن منظور، والخوارزمي، والتهانوي،
والجرجاني، وطاش كبرى زاده، وحاجى خليفة،
وسركيس، ...

سابعا: واخيرا .. فان تركيزنا على استقاء مقالات الفرق من مصادرها الاصلية الاصيلة لم يمنعنا مسن الاستئناس بآراء المحدثين والمعاصرين ، فضمت مصادر هذا البحث اسماء كوكبة من اعلام فكرنا الحسديث والمعاصر ، عربا ومستشرقين ، قدموا في اطار هسده والمعاصر ، عربا ومستشرقين ، قدموا في اطار هسده الدراسات اعمالا فكرية جادة وممتازة ، فقدموا لنا في بحثنا هذا اسهامات يستحقون عليها الثناء والشكر

تلك كلمة عن مصادر هذا البحث ، لعلها تفيد المطلع على قائمة المصادر ، فتحولها الى قائمة ناطقة بدلا من أن تظل خرساء لا تكاد تبين ! . . .

- تصحیح وتعلیق: أبو اسحاق ابراهیم اطفیش الجزائری . طبعة المقاهرة سنة ۱۲۰۲ ه .
- ابن حزم (أبو محمد على بن أحمد بن سعيد): (المحلى)
  تحقيق: أحمد محمد شاكر طبعة القاهرة سنة ١٧٤٧ه.
  (كتاب المفصل في الملل والاهواء والنحل) طبعة القاهرة سنة ١٣٢١ه.
  - ( الاحكام في أصول الاحكام) طبعة القاهرة ، التسانية ، مطبعة الامام .
  - ابن خلدون ( عبد الرحمن ) : ( المقدمة ) طبعة القساهرة سنة ١٣٢٢ ه.
  - ابن سعد: ( المطبقات الكبرى ) . طبعة دار المتحرير ، القاهرة .
- ابن الطقطقى ( محمد بن على بن طباطبا ): ( المفذرى في الآداب السلطانية والدول الاسالمية ) طبعة القلاهرة سنة ١٩٢٨ م .
- ابن عبد المبر ( يوسف ): ( الدرر في اختصار المغازي والسير ) تحقيق د. شوقي ضيف طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م .
- ابن قتيبة (أبو محمد عبد الله بن مسلم الدينورى): (المعارف) تحقيق : د. ثروت عكاشة طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م .
- ( عيون الاخبار ) · طبعة دار المكتب ، القاهرة سنة ١٩٧٣م . ( كتاب الامامة والسياسة ) · طبعة المقاهرة سنة ١٣٣١ه.
- ابن المرتضى (أحمد بن يحدى): (كتاب المدية والامل فى شرح كتاب الملل والدخل) مخطوط مصور بدار المكتب المصرية (باب ذكر المعتزلة من كتاب المديل والامل) تحقيق: توما أرنولد طبعة حيدر أباد الدكن المهند سنة ١٣١٦ ه.
- ابن المطهر الحلى (جمال المدين أبو منصور المحسن بن يوسف ابن على ): ( منهاج المكرامة في معرفة الامامة ) · مطبوع بكتاب ( منهاج المسنة ) لابن تيمية ·

- ابن منظور: (لسان المعرب) طبعة القاهرة .
  - ابن النديم: ( الفهرست ) طبعة ليبزج .
- أبى حنيفة المغربي ( المنعدان بن محمد بن منصور بن أحمد المتميمي ) ( دعائم الاستلام ، وذكر الحالل والحرام ، والقضايا والاحكام عن أهل رسبول الله عليه وعليهم أفضا السلام ) تحقيق : أحف بن على أصغر فيضى ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م .
- أبو ريدة (محمد عبد المهادى دكترر): (ابراهيم بن سيار النظام وآراؤه المكلامية والفلسفية) · طبعة المقاهرة سنة ١٩٤٦ م ·
- أبو يعلى ( محمد بن المحسين الفراء ) : ( الاحكام السلطانية ) تحقيق : محمد حامد الفقى · طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م · ( كتاب الامامة ) ورد ضمن كتابه ( المعتمد في اصول الدين ) مخطوطة المظاهرية ، بدمشق ونشرة : يوسف ايبش بكتاب ( نصوص الفكر السياسي الاسالامي « الامامة عند السنة » ، طبعة بيروت سنة ١٩٣٦ م ·
- ابو يوسف : (كتاب المضراج) · طبعة القاهرة سنة ١٣٥٧ ه. ابو يوسف : (كتاب المضراج ) · طبعة القاهرة سنة ١٣٥٧ ه. او :
- م متز: (الحصارة الاسلام) ترجمة د. محمد عبد الهادى عصر النهذية في الاسلام) ترجمة د. محمد عبد الهادى ابو ريدة . طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م .
- ارسطو: (رسالة ارسطوطاليس الى الاسكندر في سياسة المدن) تحقيق: يوسف بيلافسكي وطبعة وارسو سنة ١٩٧٠م .
- اردولد ( ترماس ) : ( الخلافة ) ترجمة : جميل معلى · طبعتة دمشق سنة ١٩٤٦م ·
- الاسكافى (أبو جعفر): (مناقضات أبى جعفر الاسكافى لبعض ما الاسكافى البحض ما اورده الجاحظ فى العثمانية ، من شرح نهج البالغة ،

- لابن أبى المحديد) جمع وتحقيق : عبد المسلام هارون · طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥م · « في ذهاية كتاب ( المعثمانية ) » ·
- الاشعرى (أبو المحسن على بن اسماعيل): (الابانة عن أصول الديانة) طبعة القاهرة والدارة الطباعة المنيرية والمديانة المعاهرة والمارة المطباعة المنيرية والمعاهرة والمعاهرة
- ( مقالات الاسلاميين واختلاف المصلين ) تحقيق : محمد مديى الدين عبد المحميد · طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م · وطبعة استانبول سنة ١٩٢٩ م · بتحقيق : ه · ريتر ·
- (كتاب اللمع فى الرد على أهل المزيغ والبدع) طبعه : يوسف ايبش فى كتاب (نصوص المفكر السياسي الاسلامي : الامامة عند السنة) بيروت سنة ١٩٦٦م •
- الاصبهائي ( أبر الفررج على بن الحسين بن محمد القرشي ) : ( كتاب الاغاني ) تحقيق : ابراهيم الابياري وطبعة دار الشعب ، القاهرة و
- البير تصرى تادر (دكت ور): (فلسفة المعتزلة): طبعة الاسكندرية ٠
- الامدنى (عبد المحسين احمد الامدنى المنجفى ): ( المنسدير: في الامدنى ( عبد المحسين احمد الامدنى المبنة والادب ) طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م .
- الباقلائى (أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد): (التمهيد في الرد على الملحدة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعتـــزلة) تحقيق: محمود محمد الخضيري و د. محمد عبد المهادي أبو ريدة طبعة القاهرة سنة ١٩٤٧م.
- بدوی (عبد الرحمن ـ دکتور): (مذاهب الاسلامیین) طبعة بدروت سنة ۱۹۷۱م.
- بروكلمان (كارل): (تاريخ الشعوب الاسلامية) ترجمة: نبيه امين فارس ومذير البعلبكي طبعة بيروت سنة ١٩٦٨ م .

- البغدادى ( عبد القاهر ) : ( المفرق بين المفرق ) طبعة بيروت سنة
  - ( كتاب أحسول الدين ) طبعة استاذبول سنة ١٩٢٨م .
- الباخى (أبو القاسم): (فضل الاعتزال وطبقال المعتزلة) تحقيق: قؤاد سيد طبعة تونس سنة ١٩٧٧م.
- التفتازاني (سعد المدين): (كتاب شرح المفائد النسفية) طبعة القاهرة سنة ١٩١٣م.
- التهانوى (محمد أعلى بن على ): (كشياف اصطلاحات المغذون) طبعة كلكتة ، بالهند سنة ١٨٩٢ م .
- الجاحظ (أبو عثمان عمرو بن بحر): (رسائل المجاحظ) تحقيق وشرح: عبد السلام هارون · طبعة القاهرة سينة ١٩٦٤ وسينة ١٩٦٥ م ·
- ( مجموعة رسيادًل ) طبعة مطبعة السيعادة بالقاهرة ، سنة ١٣٢٤ ه. •
- ( العثمانية ) تدقيق : عبد السلام هارون · طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م ·
- ( الحيوان ) تحقيق : عبد السلام هارون · طبعة القاهرة ، الثانية .
- ( المتاج في أخلاق الملوك) تحقيق: محمد أديب · طبعة بيروت سنة 1900م.
- ( المبيان والتبيين ) تحقيق : فوزى عطوى · طبعة بيروت · سنة ١٩٦٨ م ·
- جب (هاملتون): (دراسات فی حضارة الاسلام) ترجمة: د. احسان عباس، د. محمد نجم، د. محمود زاید طبعة بیروت سنة ۱۹۹۶م.
- الجرجاني (على بن محمد بن على): (التعريفات) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م.
  - (شرح الواقف) طبعة القاهرة سنة ١١١١ ه.

- جمال الدين القاسمي المدمشقي: (كتاب تاريخ الجهمية والمعتزلة المعتزلة المبعة المقاهرة سنة ١٣٣١ ه .
- المجودتى ( امام المحرمين أبو المعالى عبد الملك ): ( كتاب الارشاد المى قواطع الادلة في أصول الاعتقاد ) تحقيق : د محمد يوسف موسى ، على عبد المنعم عبد المحميد ، طبعة المقاهرة سنة ١٩٥٠ م .
- ( لمع الادلة في قواعد عقائد أهل السينة والجماعة ) تحقيق : د فوقية حسين محمود · طبعة القاهرة سينة ١٩٦٥م ·
- جيوم ( المفريد ) : ( المفلسفة وعلم الكلام ) ترجمة : جرجيس فتح الله ، طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م ، ضمن كتاب : ( تر ث الاسلام ) من تاليف جمهرة من المستشرقين ، باشراف : توماس ارنولد .
- حاجى خليفة ( مصطفى بن عبد الله ) : ( كشف الظنون عن اسامى الكتب والفنون ) طبعة استانبول سنة ١٩٤١ م ·
- المحاكم المجشدهي ( المحسن بن كرامة ): (شرح عيون المسائل ) مخطوط مصور بدار الكتب المصرية
- المحسن البصرى: (رسالة في القدر) تحقيق: محمد عمارة · طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ · ضدن كتاب (رسائل المعدل والتوحيد) ج ١ ·
- المخياط (أبو المحسين عبد المرحيم بن محمد بن عثمان). ( الانتصار والرد على ابن المراوندى الملحد) تحقيق: د · نيبرج · طبعة المقاهرة سنة ١٩٢٥م ·
- المخوارزمى ( أبو عبد الله محمد بن أحمد بن يوسف ) . ( مفاتيح العلوم ) طبعة المقاهرة سنة ١٣٤٢ ه .
- الدهلوى ( ولى الله ، عبد العزيز بن أحمد بن عبد الرحيم ) . ( حجة الله البالغة ) · تحقيق : المشيخ السيد سايق · طبعة دار الكتب الحديثة \_ القاهرة ·

- ديورانت (ول): (قصة المضارة) طبعة لجنة التأليف الترجمة والنشر ولا القاهرة .
- الرازى ( فخر الدين محمد بن عمر ) : ( معالم اصول الدين ) طبعة القاهرة سنة ١٣٢٣ ه ، على هاهش ( المحصل ) . ( محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من العلماء والمتكلمين ) . طبعة القاهرة سنة ١٣٢٣ ه .
- صبعه العالمات فرق المسلمين والمشركين) تحقيق : د على العقدات فرق المسلمين والمشركين) تحقيق : د على سبامي المنشار . طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م .
- الريس (محمد ضياء المدين دكتور): ( النظريات المسياسية الريس (محمد ضياء القاهرة سنة ١٩٦٠م، الاسلامية) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م،
- الاسلامية المنظم المالمية للدولة الاسلامية ) طبعة القاهرة المنت المنت المالمية المالمية المنت ا
- الزركلى (خير الدين): (الاعلام) طبعة بيروت، الثالثة وهدى حسن جار الله: (المعتزلة) طبعة القاهرة سنة ١٩٤٧م، وهدى حسن جار الله: (المعتزلة) طبعة القاهرة سنة ١٩٤٧م، سانتيلا (دافيد دى): (القانون والمجتمع) ترجمة: جرجس فتح الله طبعة بيروت سنة ١٩٧٧م من ضمن كتاب (تراث الاسلام).
- سركيس (يوسف اليان): (معجم المطبوعات العربية والمعربة) طبعة القاهرة سنة ١٩٢٦م.
- الشهرستاني (عبد الكريم): (الملل والنحل) طبعة القاهرة سنة الشهرستاني (عبد الكريم) الملك والنحل) لابن حزم المعامش (المفصل) لابن حزم المعامش (المفصل) المبن حزم المعامش (المفصل المبن حزم المعام المبن على هامش المبن على المبن حزم المعام المبن على المبن المبن على المبن على المبن على المبن على المبن المبن على المبن المبن المبن على المبن ا
- ( نهاية الاقدام في علم الكلام ) تحقيق : المفرد جيوم · طبعة بدون تاريخ وبدون تحديد مكان الطبع .
- الصاحب بن عباد: (الابانة عن مذهب أهل العدل) تحقيق: محمد حسن آل ياسين وطبعة \_ ضمن مجموعة \_ بخسداد سنة ١٩٦٣ م.
- ( رسائل الصاحب بن عباد ) تحقيق : د عبد الوهاب

- عزام ، د ، شوقی ضیف ، طبعة القاهرة سنة ۱۳۳۱ ه . صبحی ( أحمد محمود ـ دكتور ) : ( نظریة الامامة لمدی الشیهة الاثنی عشریة ) طبعة القاهرة سنة ۱۹۶۹ م .
- صفى الدين البغدادى (عبد المؤمن بن عبد الحق): (سراصد الاطلاع على السماء الامكنة والبقاع) تحقيق على المبيجاوى وطبعة القاهرة سنة ١٩٥٤م و البيجاوى
- طاش كبرى زاده ( احمد بن مصطفى ) : ( مفتاح المسعادة ومصباح السيادة ) طبعة القاهرة · دار المكتب المحديثة ·
- المطبرى (أبو جعفر محمد بن جسرير): (تاريخ الامم والملوك) تفسير المقرآن) طبعة طهران وشركة المعارف الاسلامية و
- المطبرى (أبو جعفر محمد بن جسرير) (تاريخ الامم والملوك) طبعة المقاهرة الاولمى وطبعة دار المعارف ، بتحقيق : محمد أبو الفضل ابراهيم .
- طه المحاجرى (دكتور): (المجاحظ: حياته وأثاره) وطبعة المقاهرة سنة ١٩٦٢ والمجاحظ عليه المقاهرة سنة ١٩٦٢ والمجاحظ عليه المقاهرة المعامدة المعا
- طه حسين (دكتور): (الفتنة المكبرى) · طبعة المقاهرة سينة ١٩٧٠ وسنة ١٩٦٩ م ·
  - (الشيخان) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩م.
- الطهطاوى (رفاعة رافع): (نهاية الايجاز في سيرة ساكن المحجاز) طبعة المقاهرة، الاولى المحجاز) طبعة المقاهرة، الاولى
  - (انوار توفيق المجليل) وطبعة القاهرة ، الاولى و
- الطوسى ( أبو جعفر ): ( تلذيص الشهفى ) تحقيق : المسيد حسين بحر المعلوم · طبعة المنجف سنة ١٣٨٣ \_ ١٣٨٤ ه ·
- الطوسى ( نصير الدين ) : ( تجريد الكلام ) طبعة القاهرة سنة ١٣١١ ه. على هامش ( شرح المواقف ) .

- ( تلخيص محصل أفكار المتقدمين والمتآخرين ) طبعة المقاهرة سنة ١٣٢٣ هـ ، على هامش ( المحصل ) للرازى .
- عبد المجبار (أبو الحسن عبد المجبسار الاسد آبادى قاضى المقضاة): ( المغنى في أبواب المتوحيد والعدل) طبعة المقاهرة .
- (مختصر أصول الدين) تحقيق: محمد عمارة · طبعـة القاهرة سنة ١٩٧١ · ضمن كتـاب : (رسائل العــدى والتوحيد) حدا .
- والتوحيد) جا .

  ( المجموع المحيط بالتكليف ) مخطوط مصور بدار الكتب المحمرية .
- (شرح الاصول الخمسة) تحقيق: د. عبد الكريم عثمان . طبعة المقاهرة سنة ١٩٦٥ .
- (تثبیت دلائل النبوة) تحقیق : د عبد الکریم عثمان · طبعة بیروت سنة ۱۹۶۳ ·
- ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) تحقيق : فؤاد سيد طبعة تونس سنة ١٩٧٧ ·
- عبد السلام هارون « تحقيق » : ( نوادر المخطوطات ) المجلسد الاول · الطبعة الثانية ، القاهرة سنة ١٩٧٣ م .
- عبد الكريم عثمان (دكتور): (قاضى القدساة: عبد الجبار بن احمد الهمدانى) طبعة بيروت سنة ١٩٦٧م.
- على سامى النشار (دكتور): (نشاة المفكر الفلسافى فى الاسلام) وطبعة المعارف، مصر، سنة ١٩٦٩م.
- على بن أبى طالب: ( نهج البلاغة ) طبعة دار الشعب ، القاهرة على عبد الرزاق: ( الاجماع في الشريعة الاسلامية ) طبعة القاهرة
- ( الاسلام وأصول المحكم) دراسة وتقديم: محمد عمارة وطبعة بدروت سنة ١٩٧٢م .
- على فهمى خشيم (دكتور): (المجبائيان: ابو على وابو هاشم) طبعة طرابلس ـ ليبيا سنة ١٩٦٨م.

- الغزالي ( أور حامد ) : ( فضاف الباطنية ) نحقيق د عبدالرحسن بدوى و جابعة الناهرة عبدالرحسن بدوى و الباطنية الناهرة عبدا دادا و المالا
- Agendon, mos entoit in the (Missell go Mandrill go Man
  - ( المناع علوم الدون ا وليول داد الشعري القاهوي .
- فين قلوتن : ( السيادة العربية والشيعة والاسرانيابات في عود د يني أمية ) تروعة : در حدث ابراهيم سسى ، محمد زكي ابراهيم ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م .
- قالهورن (يوادوس) : ( تاريخ الدولة الحردية ) نرجمة دا محمد عبد الهادئ أبه ريدة المادخ الفادرة سنة ۱۹۱۸ م .
- ( الخوارج والثيرة ) ترجمة ده عبيد الرحمن بدوى . طبعة القاهرة سنة ١١٥٨م .
- القاسم الرسى: (جمعانا العدل والنوجيد) دولسة وتحقيق : محمد عمارة ؛ مارة ؛ مارة
- القرافي ( أحمد البريس بن عبد البحمن ) : ( الاحكام أي تمييز الفرافي الذاوي عن الاحكام ويتحبر فات القرني والآدام ) تحقيق : عبد الفتاح أبد فات العبد الفتاح أبد فات المبعد حلب سنة ١٩٦٧ م .
- القلقشندي ( الحمد بن صب الله ) : ( ماأر الاتاقة في معالم الملافة ) تمترق : عبد السفاد فراج ، طبعة الكريت سنة ١٦٩٤ م .
- الكليني ( أبر جمار محمد بن يرتبي بن اسمان ): ( الاصديل من الكليني ( الاصديل ) تحقيق على الكلام الكلام ) على الكلام الكلام الكلام ) على الكلام الكلام الكلام ) على الكلام الكلام ) على الكلام الكلام المنا ا
- الكرماني ( أحدد حميد الدين ) : ( راحة الحقيل) تحقيق : د . محدد كامل حسين ، د . محدداتي حامي ، دليمة القاهرة منة ١٩٥٢ م .
- Lexing ( exists ) i ( installed ) i ( exists ) in a situal of the

- الكريد الدرد. الدرد. المسلم عدد المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم القاهرة والمسلم القاهرة والمسلم المسلم المسلم
- planta ( ) : ( ) in the constant of the first of the first of the constant of
- ر الدب القادي ) شعقيق : معان السوسان و طار السوسان و المال المسوسان و المال المسوسان و المال المسوسان و المال الم
- الدنيا الدنيا والدن التقيق : مصحالي المنال المنال
- المبرد (أبر العباس محمد بن يزيد): (الكنمل باب الخوارع) عليدة دورة في المنافي المناف
- محمد حمد الله الحمد البنائي والخلاف الراشدة) و الخامرة الخامرة المنافرة ال
- محمد ريانيد رضا ، ( باخلافة أن : الامادة الدياني ) عليمة القامرة محمد ريانيد ( باخلافة أن : الامادة الدياني ) عليمة القامرة
- محصد عبدد ( الاصرا) : ( الاصرال الشيدات المتدات عبده ) . ( الاصرال الشيدات المتدات عبده ) . و الاصرال المتدات عبده المدات المتدات عبده المتدات المتدات
- محمد وفي على في إنطبي اليسيرى المحرّاي (أبو المسين): ( كتاب المعتدد في أحسل الممثل المشكل تحديد حميد الله ، ابو يكر ، حسن حلاًى ، طبعاً دمائق مينة ١٩٦٥ .
- مدکور ( ابر اهون سر ۱۵۵ور ) : ( فی الفاسفة الامرلامیة سرکور ) بر فی الفاسفة الامرلامیة سرکور ) بر فی مدخ الفاسفة الافاس کا سیدة ۱۲۲۱ م
- الموقائي (على بن الحدين الموسدوي سالفريف): (امالي المرقفي ): (امالي المرقفي ): (امالي المرقفي ) محدد الفرائد وبدر القلايد ) تحقيق : محدد انو الفصل ابداهيم عليمة القاهرة سنة ١٩٥٤ م . (مجدوع من مكام المبيد الرائدي ) مقطعاً مصدد ود بدل الكند المردوع المدروة (١٩٥١ عقلد المردود) .

- ( انقاذ البشر من الجبر والقدر ) تحقیق : محدد عمارة المرحة القاهرة سنة ۱۹۷۱ م : خامن کتاب ( رسانل العدل والترجبد ) به ۱ .
- السيهودى (أبو الحمين على بن الحسين بن على) : ( مربي النهب ومعادن الجوهد ) تحقيق : محمد محيى الدين عبد الحميد ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م .
  - (الدَّبِات الوصيدة) طبعة طهران سرنة ١٢١٨ ٥.
- المظهر ( محمد رضا ) : ( عقائد الامامية ) طبعه النجف من ادار النعمان للطباعة والنشر .
- المقربيزى (تفى الدين أحمد بن على ): (خطط للقربيزى: كتاب المواعظ والاعتبار بذكر للخطط والانال) طبعة دار للتحرير، بالمقاهرة
- (معرفة ما بجب لآل البيت النبوى من الحق على من عداهم) تحقيق المحمد أحمد عاشور وطيعة للقاهرة سنة ١٩٧٢ م و اتماظ الحنفا باخبار الإنمة الفاطميين الخلفا ) ، تحقيق د جمال الدين الشيال وطيعة للقنهرة سنة ١٩٦٧ م و
- الوسوى ( السيد عبد الحسين شرف الدين ): ( الراجعات ) طبعة حلب ــ سوريا سنة ١٩٧١ م .
  - ناجی حسن : ( تورة زید بن علی ) طبعة بذراد سنة ۱۹۶۱م
- نصر بن مزاهم المنقرى: (وقعة صفين) تحقيق: عيد المسلام هارون عدة القاهرة سنة ١٢٨٢ ه.
- نعيم زكى فهمى ( دكتور ) : (طرق التجارة الدولية ومحطاتها بين المشرق والغرب ) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢ م ·
- نلينو (كارلو الفونسو) فر بدوت في المعتزلة ) ترجمة : ، . مبد المرحمن بدوى و طبعة للقاهرة سنة ١٩٦٥ . غمر كتاب ( المتراث البرناني في الحضارة الاسلامية ) .

- النويدني ( الحسن بن دوسي) : ( كتاب فرق الشهيدة ) نحقيق ا
- الذويري (شياب الدين نحمد بن عبد المهاب ): ( تهاية الارب في ذنون الادب ) طيعة دار الكانب المديرية .
- واصبل بن عطاء: ( خطبة واصل الذي أسقط منها الراء) تحقيق عبد السلام هارون وطبعة القاهرة سنة ١٩٧٢ وضمن كتاب ( نوادر المخطوطات ) المجلد الاولى و
- يحدي بن المحسين: (رسيدل العسدل والتوحيد) جر ٢ دراسة وتحقيق محدد عدارة وطيعة القاهرة سنة ١٩٧١م .
- يحدى هويدى (دكتور): (تاريخ فلسفة الاسلام في القسارة الافريقية) ج ١ - طبعة اللقاهرة سنة ١٩٦٥م.
- موسوعات: ( صحيح البخارى ) طبعة دار الشعب ، بالقاهرة ، ( صحيح مسلم ـ بشرح النووى ) طبعة محسود توفيق ،
- والقادرة
- ( الموسوعة المفلسفية المختصرة ) ترجمة : عبد المرشسيد الصادق ، جلال المعشري ، باشراف : د : زكى نجيب محمود . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣ م .

r 1941 die die de le le la 1960 de 196

r Ilriche ellieges – alse mich 31111 q

صدرت دنده الطبعة \_ بكتاب الهائل ... في ذلائة أشسام:

<sup>1 1917</sup> Rice gela - deadhadt cetjalt staig abdist - 1